# L'Initiation



Revue philosophique des Hautes Études

PUBLIÉE MENSUELLEMENT SOUS LA DIRECTION DE

PAPUS Q O. #

Docteur en médecine - Docteur en kabbale

28° VOLUME. - 8" ANNEE

## SOMMAIRE DU N° 12 Septembre (1895)

PARTIE INITIATIQUE... Quelques considérations sur le septénaire... Papus. (p. 197 à 200). La Science de la Vérité Sédir. de Sankaratcharya... (p. 200 à 209). PARTIE PHILOSOPHI - Les Images produites par les effluves . . . . . . Dr Fugairon. QUE ET SCIENTIFIQUE (p. 210 à 213). Johannites et Simoniens. Fabre des Essarts. (p. 214 à 219). Origine hermétique du grade de Royal-Arche. E. Blitz. (p. 220 à 250). L'Aérosome et le psycho-M. Decrespe. (p. 250 à 258). Philosophie . . . . . . . Alfred le Dain. (p. 258 à 276).

PARTIE LITTÉRAIRE... La Terre des Aïeux, poème..... Gaston Armelin. (p. 277 à 280).

Groupe indépendant d'études ésotériques. — L'Eveil. — Le Parlement des religions en 1900. — Vitte. — Correspondance. — L'acide formique et la germination. — Bibliographie. — Proposition de philosophie occulte. — Nouvelles diverses.

Tout ce qui concerne la Rédaction et les Échanges doit être adressé 42, rue des Perchamps, Paris.

Administration, Abonnements: 79, rue du Faubourg-Poissonnière — Chamuel, éditeur.

Le Numéro : UN FRANC. — Un An : DIX FRANCS

Digitized by Google

### **PROGRAMME**

Les Doctrines matérialistes ont vécu.

Elles ont voulu détruire les principes éternels qui sont l'esser de la Société, de la Politique et de la Religion; mais elles n'a abouti qu'à de vaines et stériles négations. La Science expérmentale a conduit les savants malgré eux dans le domaine de forces purement spirituelles par l'hypnotisme et la suggestion distance. Effrayés des résultats de leurs propres expériences, le Matérialistes en arrivent à les nier.

L'Initiation est l'organe principal de cette renaissance spiritu

liste dont les efforts tendent:.

Dans la Science, à constituer la Synthèse en appliquant méthode analogique des anciens aux découvertes analytiques de expérimentateurs contemporains.

Dans la Religion, à donner une base solide à la Morale par l découverte d'un même ésotérisme caché au fond de tous les culte

Dans la Philosophie, à sortir des méthodes purement méta physiques des Universitaires, à sortir des méthodes purement physiques des positivistes pour unir dans une Synthèse unique la Science et la Foi, le Visible et l'Occulte, la Physique et Métaphysique.

Au point de vue social, l'Initiation adhère au programme toutes les revues et sociétés qui défendent l'arbitrage con l'arbitraire, aujourd'hui en vigueur, et qui luttent contre les de grands fléaux contemporains : le cléricalisme et le sectarisme so

toutes leurs formes ainsi que la misère.

Enfin l'Initiation étudie impartialement tous les phénomènes des Spiritisme, de l'Hypnotisme et de la Magie, phénomènes dés connus et pratiqués dès longtemps en Orient et surtout dans l'Inde

L'Initiation expose les opinions de toutes les écoles, mai n'appartient exclusivement à aucune. Elle compte, parmi se 60 rédacteurs, les auteurs les plus instruits dans chaque branch de ces curieuses études.

La première partie de la Revue (Initiatique) contient les article destinés aux lecteurs déjà familiarisés avec les études de Scienc Occulte.

La seconde partie (Philosophique et Scientifique) s'adresse tous les gens du monde instruits.

Enfin, la troisième partie (Littéraire) contient des poésies et de nouvelles qui exposent aux lectrices ces arides questions d'un manière qu'elles savent toujours apprécier.

L'Initiation paraît régulièrement du 15 au 20 de chaque mois e compte déjà huit années d'existence. — Abonnement: 10 franc par an

(Les collections des deux premières années sont absolumen épuisées.)



## REDACTEURS ET COLLABORATEURS DE l'Initiation

10

#### PARTIE INITIATIQUE

F. Ch. Barlet, S.: I.: &—Stanislas de Guaita, S.: I.: &—IYMIOT. — Marc Haven, S.: I.: &—Julien Lejay, S.: I.: &—IILE Michelet, S.: I.: (C. G. E.) — Lucien Mauchel, S.: I.: S. E.) MoGd, S.: I.: —George Montière, S.: I.: &—Papus, I.: &—Quærens, S.: I.: (D. G. E.) — Sédir, S.: I.: &. Selva, S.: I.: (C. G. E.) — Vurgey.

20

#### PARTIE PHILOSOPHIQUE ET SCIENTIFIQUE

ABIL-MARDUK. — AMELINEAU. — ALEPH. — BADAIRE. — D' BARADUC. — LE F.: BERTRAND 30°... — BLITZ BOJANOV. — RENÉ L'AILLIÉ. — CAMILLE CHAIGNEAU. — CHIMUA DU LAFAY. — ALFRED E DAIN. — G. DELANNE. — FABRE DES ESSARTS. — D' FUGAIRON. L'ADELÉZINIER. — JULES GIRAUD. — HAATAN. — L. HUTCHINSON. JOLLIVET CASTELOT. — L. LEMERLE. — LECOMTE. — NAPOÉON NEY. — HORACE PELLETIER. — G. POIREL. RAYMOND. — A. E R. — D' SOURBECK — L. STEVENARD. — THOMASSIN. — G. VITOUX. — HENRI WELSCH. — YALTA.

30

#### PARTIE LITTÉRAIRE

Maurice Beaubourg. — Jean Delville. — E. Goudeau. — Madel de Grandford. — Jules Lermina. — L. Hennique. — Iles de Marthold. — Catulle Mendès. — George Montière. — éon Riotor. — Saint-Fargeau. — Robert Scheffer. — Emile Igogne. — Ch. de Sivry.

4

#### POÉSIE

Ch. Dubourg. — Rodolphe Darzens. — Jean Delville. — van Dietschine. — Maurice Largeris. — Paul Marrot. — de Tallenay. — Robert de la Villehervé.

## L'INITIATION (RENSEIGNEMENTS UTILES

## DIRECTION 42, rue des Perchamps, 42

DIRECTEUR : PAPUS DIRECTEUR ADJOINT : Lucien MAUCHEL Rédacteur en chef: F.-Ch. BARLET Secrétaires de la Rédaction :

J. LEJAY – PAUL SÉDIR D' en Kabbale.

#### **ADMINISTRATION**

ABONNEMENTS, VENTE AU NUMÉRO

#### CHAMUEL

79, Rue du Faubourg-Poissonnière PARIS

FRANCE, un an. 10 fr. ÉTRANGER, — 12 fr.

RÉDACTION. — ÉCHANGE: 42, rue des Perchamps. — Cheque rédacteur publie ses articles sous sa seule responsabilité. L'indépendance absolue étant la raison d'être de la Revue, la direction ne se permettra jamais aucune note dans le corps d'un article.

Prière d'adresser tous les échanges : 42, rue des Perchamps, Paris

Manuscrits. — Les manuscrits doivent être adressés à la rédaction. Ceux qui ne pourront être insérés ne seront pas rendus à moins d'avis spécial. Un numéro de la Revue est toujours composé d'avance : les manuscrits reçus ne peuvent donc passer au plus tôt que le mois suivant.

## GROUPE INDEPENDANT D'ETUDES ÉSOTÉRIQUES

1,600 Membres - 104 Branches et Correspondants - Groupes d'Études fermés

Les Membres ne paient ni cotisation ni droit d'entrée.

Pour tous renseignements, s'adresser par lettre à M. Paul SÉDIR, secrétaire, 4, avenue de l'Opéra, Paris, en joignant un timbre pour la réponse.

#### Principales Sociétés adhérentes au Groupe

ORDRE MARTINISTE ORDRE KABBALISTIQUE DE LA ROSE CROIX. - EGLISE GNOSTIQUE





La reproduction des articles inédits publiés par l'Initiation est formellement interdite, à moins d'autorisation spéciale.

## PARTIE INITIATIQUE

## QUELQUES CONSIDÉRATIONS SUR LE SEPTÉNAIRE

A propos de l'emploi systématique du septénaire appliqué d'emblée à l'analyse des principes constitutifs de l'Homme et de la Nature, nous rappellerons les affirmations constantes à ce sujet de l'hermétisme égyptien et de l'occultisme occidental.

Les nombres, images parfaites des idées créatrices, subissent (et imposent aux choses qu'ils régissent) les lois universelles de développement et de génération.

Or ces lois (élucidées dans le Sepher Ietzirah, puis dans la loi de création de Wronski) sont unanimes pour enseigner que tout système de réalité se révèle d'abord:

En un ternaire tonalisé ou quaternaire. Ce quaternaire est formé de trois éléments dont un doublement polarisé. Ce quaternaire, en passant de l'état statique ou anatomique à l'état dynamique ou physiologique, développe successivement:

7



- 1º Un septénaire;
- 2º Un dénaire;

Puis il revient à l'unité.

En considérant la réflexion et la réfraction du Nombre dans les trois mondes, on voit que ces lois étendues à leur maximum de puissance donnent:

- 1º Pour l'Unité, un ternaire: 1×3.
- 2º Pour le Quaternaire, un duodénaire :  $4\times3 = 12$ .
- 3° Pour le septenaire, vingt et un termes:  $7 \times 3 = 21$ .

Voilà ce que veut dire en Kabbale le mot AGLA אגלא, l'Unité (A), qui par le ternaire (G) se manifeste dans le duodénaire (L) pour revenir à l'Unité (A).

Cela peut paraître du chinois (et ce n'est que de l'hébreu) aux théoriciens qui n'ont pas été élevés à l'école pythagoricienne où les nombres forment la base des études; mais cela est la base vivante de tout système de réalité, aussi bien en Orient qu'en Occident.

Or un auteur qui nous présente des septénaires sans nous montrer leur génération par les ternaires ou les quaternaires producteurs, fait œuvre imparfaite et forcément obscure, car le système ainsi présenté semble figé dans une mort perpétuelle. Ce sont des casiers où les termes s'engouffrent au petit bonheur, ce ne sont pas des réalités vivantes que nous voyons év luer et se générer sous nos yeux.

Il y a trois systèmes de septénaires : Le système du septénaire physique : Le système du septénaire astral



QUELQUES CONSIDÉRATIONS SUR LE SEPTENAIRE 199

Le système du septénaire psychique.

Le système du septénaire physique s'écrit par 6 + 1 et est siguré par deux triangles enlacés contenant en leur centre l'unité. C'est le sceau de Salomon donnant la clef de la circulation des forces divines dans la nature. C'est aussi le caducée d'Hermès formé de deux serpents faisant chacun trois tours autour de la baquette sacrée. C'est enfin l'étoile à sept pointes donnant la clef du monde des orbes.

Le système du septénaire astral s'écrit par 5 + 2. Il se rapporte surtout à l'homme sur le plan terrestre. C'est le pentagramme avec sa double couche blanche et noire indiquant la polarisation positive et la polarisation négative. C'est la main humaine et sa double polarisation droite et gauche; c'est l'étoile positive dominant le croissant négatif.

Le septénaire psychique s'écrit par 4 + 3. Il indique la victoire définitive de l'Esprit sur la matière. C'est le triangle surplombant le carré (origine des Pyramides); c'est le triangle surplombant le Tau égyptien; c'est enfin le triangle venant confondre son sommet avec l'extrémité de la ligne verticale et sa base avec la ligne horizontale de la croix rédemptrice.

Lors donc qu'on aborde l'application du septénaire à un ordre quelconque de connaissances, il faut bien savoir à quel genre de septénaire on s'adresse et si c'est la variété 6+1, la variété 5+2 ou la variété 4+3 qu'on va mettre en usage. Il faut de plus savoir si l'on monte la spirale de l'évolution, auquel cas le nombre le plus fort est toujours placé le premier (comme dans les exemples ci-dessus), ou si, au con-

traire, l'on descend le long de la spirale de l'involution, auquel cas les séries deviennent 1+6, 2+5 et 3+4. Toutes ces considérations ont leur importance pour les véritables adeptes de l'occultisme. C'est à eux que je dédie ces notes abstraites; ils sauront les comprendre à leur juste valeur.

PAPUS.

## La Science de la Wérité

#### DE SRI SANKARATCHARYA

1. — Après avoir salué premièrement Vasudevendra Gourou (1), le seigneur des Yogis (2), celui qui donne la connaissance, cette œuvre appelée Tattva Bodh a été composée pour le bénésice de ceux qui s'efforcent vers le salut.

Je veux décrire maintenant la nature du joyau de la vérité, qui est le moyen d'assurer le salut aux personnes qui possèdent les quatre qualifications nécessaires.

Que sont ces qualifications? Ce sont :

1° La connaissance du réel et de l'irréel, du permanent et du transitoire;



Original from CORNELL UNIVERSITY

<sup>(1)</sup> Le Gourou, c'est exotériquement le Maître, au pied duquel s'instruit le disciple; ésotériquement c'est la lumière du Logos.

<sup>(2)</sup> Yogi ou Yogui: littéralement l'uni, celui qui est réintégré.

- 2º L'abandon du fruit des actions pour le temps présent comme pour l'avenir;
  - 3º Les six sortes de qualités mineures;
  - 4° Et l'état de celui qui est délié, libre et absous.
- 2. Le Réel, c'est l'Un, c'est Brahma, et tout autre chose est l'Irréel; telle est la première qualification.
- 3. L'abandon du fruit des actions consiste à éteindre le désir des objets de ce monde et des jouissances de l'autre monde.
- 4. Les six qualifications mineures sont : 1° la conquête des sens internes; 2° la conquête des passions externes; 3° l'abandon des affaires temporelles; 4° l'endurance des antinomies, comme le chaud et le froid, etc.; 5° l'amour sincère des enseignements du Maître et de la Gnose; 6° la tranquillité ou l'impassibilité du Mental.
- 11. L'état de celui qui est délié, c'est le désir du salut.
- 12. L'acquisition des quatre grandes qualifications profite à l'homme et l'aide à atteindre la connaissance de la Vérité.
- La connaissance de la Vérité, c'est la notion qu'Atma est la seule Réalité et que le reste est illusoire.
- 13. Qu'est-ce qu'Atma ? C'est ce qui n'est pas affecté par les trois corps (le grossier, le subtil et le causal), qui n'est qu'un simple témoin des trois états (de conscience qui sont la veille, le rêve et le sommeil profond) et qui est la personnification de l'Être (Sat), de l'Intelligence (Tchit) et de la Sérénité (Ananda).

14. — Qu'est-ce que le corps grossier?

C'est celui qui est fait des cinq éléments grossiers, — subdivisés eux-mêmes chacun en cinq parties, — qui est généré par le Karma (1), qui est le siège de l'expérience du bonheur et de la souffrance, qui est sujet aux six mutations (l'être, la naissance, la croissance, la maturité, le déclin et la mort); tout cela, c'est le corps grossier.

15. — Qu'est-ce que le corps subtil?

Le corps subtil ou astral est composé de dix-sept éléments:

Les cinq sens qui donnent la connaissance;

Les cinq organes d'actions;

Les cinq principes du souffle, un mental et *Buddhi*. Ce corps étant composé des cinq éléments grossiers non divisés, il développe la faculté de ressentir les conséquences des actes.

16. — Qu'est-ce que le corps causal?

Ce corps est indescriptible, il n'a pas de commencement, il est la Non-Connaissance, il est la cause des deux autres corps.

19. — Que sont les trois états (2)?

Ce sont la veille, le rêve et le sommeil sans rêves.

(2) C'est-à-dire les effets fatidiques des actions passées.

<sup>(1)</sup> Le corps grossier (Stuhla Sharira) est le corps physique.

Le corps subtil ou astral (Sukhsma Sharira) est le siège de la nature inférieure, émotionnelle de l'homme.

Le corps causal (Karana Sharira) est l'individualité consciente; il relie les diverses incarnations: il vivifie les deux autres corps par la lumière du Verbe qu'il reçoit sur le plan physique de la Substance non différenciée (Mulaprakriti).

#### 18. — Qu'est-ce que la veille?

C'est l'état dans lequel le système sensoriel qui donne la connaissance (l'ouïe, la vue, etc.) accomplit ses perceptions. La divinité qui le gouverne, par le corps grossier, est *Visva*.

19. — Qu'est-ce que le rêve?

C'est l'état dans lequel sont perçus certains objets, formes, etc., à l'aide des affinités et des attractions venues des perceptions de l'état de veille. La divinité présidant cet état, dans le corps subtil, est nommée *Taijasa* (la lumière).

20. — Qu'est-ce que l'état de sommeil profond?

C'est cet état de conscience qui s'exprime en disant:

- « Je ne peux rien connaître; je jouis d'un sommeil profond et bienheureux. » La divinité dirigeante par le corps causal s'appelle *Prajna*.
  - 21. Quelles sont les cinq enveloppes?

Ce sont:

- 1° L'enveloppe matérielle de Maya (1);
- 2º L'enveloppe vitale de Maya;
- 3º L'enveloppe intellectuelle de Maya;
- 4º L'enveloppe cognoscente de Maya;
- 5° L'enveloppe pure de Maya.
- 22. Qu'est-ce que l'enveloppe matérielle de Maya?

Ce qui est né de l'essence et de la nourriture; ce



<sup>(1)</sup> Maya, c'est, dans la philosophie védantique, la première manifestation de l'absolu; elle correspond à la Prakriti des Upan:shads, à la Sophia des Gnostiques, à la Nature-Essence de Bæhme; c'est l'épouse et la mère du Logos, que symbolise la très sainte Vierge du catholicisme.

qui croît par cette essence et qui en dernier lieu retourne et se confond avec la terre nourricière.

- 23. Qu'est-ce que l'enveloppe vitale de Maya? Ce qui est composé des cinq principes de vie (1) et des cinq organes d'action : sens inférieurs (la parole, la vue, etc.).
- 24. Qu'est-ce que l'enveloppe intellectuelle de Maya?

C'est celle qui est formée par la combinaison des cinq organes sensoriels donnant la connaissance et du mental.

25. — Qu'est-ce que l'enveloppe cognoscente de Maya?

Celle qui est formée par la combinaison des cinq sens supérieurs et de Buddhi (le jugement).

26. — Qu'est-ce que l'enveloppe pure de Maya?

C'est celle qui ignore la vraie nature du moi dans l'amour et la joie, etc.

Telles sont les cinq enveloppes. Ce corps est mien; ces souffles vitaux sont miens; ce mental est mien et cette ignorance est mienne; tout cela est reconnu

<sup>(1)</sup> Ces cinq principes sont appelés Vayous, c'est-à-dire souffles des vies; ce sont :

<sup>1</sup>º Prana: le souffie du cœur; son mouvement est ascendant, sa couleur rouge; il produit la respiration et la toux.

<sup>2</sup>º Apana: le souffle du sacrum: son mouvement est descendant; sa couleur rouge-blanchâtre; il produit l'excrétion.

<sup>3°</sup> Vyana: le souffie du corps; il est circulant; sa couleur est d'un jaune éclatant; il produit la transpiration.

<sup>4</sup>º Udana: le souffle de la gorge; il est blanc et produit le son, la parole.

<sup>5°</sup> Samana, se localise à l'ombilic; il élimine et harmonise; il est d'un blanc laiteux (Cf. Maitri Upanishad, II, 6; — Amretanada Up. I; — Prasna Up. III, 5).

comme mien. Mais de quelle façon? De même que des boucles d'oreille, des vêtements, une maison, etc., bien qu'ils soient regardés comme « miens », restent séparés du soi, — de même ces choses, quoique reconnues miennes, ne deviendront jamais Moi, Atma.

27. — S'il en est ainsi, qu'est-ce qu'Atma.

Atma est la figure ou la corporisation de sat-t'chitananda.

28. — Qu'est-ce que Sat?

Sat est ce qui existe dans les trois périodes du temps.

29. — Qu'est-ce que T'chit ≥

T'chit est ce qui resplendit par soi-même, sans le concours d'aucun médiateur, et qui illumine toute chose.

30. — Qu'est-ce qu'Ananda ≥

Ananda est la vraie forme du bonheur. On doit connaître l'ipséité d'Atma qui est la corporisation de Sat-t'Chit-Ananda.

Nous allons maintenant décrire la genèse des vingtquatre éléments:

L'Ether est né du contact de Brahman avec Maya à prédominance obscure (1); de l'éther est né le vent; du vent le feu; du feu l'eau et de l'eau la terre.



<sup>(1)</sup> La substance primordiale (Prakriti), en se dissérenciant par l'action de l'Esprit (Pourousha), est susceptible de revêtir trois qualités, qui sont les Gounas (Cf. Devi Bhagavata, III, viii, 19° et la Mathèse de Malfatti).

La 1<sup>ro</sup> est Sattva, pure, lumineuse et illuminatrice.

La 2º est Radja, active, cause du mouvement.

La 3º est Tamas, obscure, cause de la pesanteur. Cf. la Sankhya Karika, d'Isvara Krishna.

Parmi ces cinq éléments, de la portion pure de l'Ether est né le sens de l'ouïe; de la portion pure de l'Air, le sens du toucher: de la portion pure du Feu, le sens de la lumière; de la portion pure de l'Eau, le sens du goût; de la portion pure de la Terre, le sens de l'odorat.

De la portion pure de ces cinq éléments mêlés ensemble, l'Intellect (Antahkaranam) est né. Selon la nature de ses actes, il est divisé en quatre parties. La perception comparative (Manas), le jugement (Buddhi), la conscience (Chitta), la notion d'ipséité, le Moi (Ahankara).

Parmi ces mêmes Eléments, de la portion active de l'Ether, l'organe de la parole est né; de la portion active de l'Air, les mains; de la portion active du Feu, les jambes et les pieds; de la portion active de l'Eau, les organes d'excrétion; de la portion active de la Terre, les organes de génération.

De la portion active de ces cinq éléments mêlés ensemble, les cinq principes de vie ont pris naissance (1).

De la portion obscure des cinq éléments, ont été générés les cinq éléments grossiers, par le procès des cinq causalités.

31. — Qu'est-ce que le procès des cinq causalités?



<sup>(1)</sup> Ces cinq éléments (*Tattwas*) sont les modes d'existence de la substance différenciée (*Prakriti*).

Akasa, l'éther, l'espace donne naissance au son.

Vayou, l'air, le volume produit le mouvement. Tejas, le feu, l'expansion, produit la lumière et la chaleur.

Apas, l'eau, la contraction, produit le froid. Prithvi, la terre, la fixité, produit l'équilibre.

— Divisez chacun des cinq éléments en deux parties; laissez-en une, et subdivisez l'autre en quatre parties.

La combinaison de chacun de ces quarts avec un quart de chaque autre élément est ce qui forme le-dit procès.

De ces cinq éléments, tout cet univers comprenant les quatre sortes de corps grossiers a été produit.

Dans cet univers, quatorze mondes ont été créés. Celui qui préside les corps grossiers est appelé Jiva; il est la réflexion ou l'ombre de Brahman. Ce véritable Jiva avec l'aide de Prakriti engendre la perception de la distinction entre Jiva et Iswara en Atma.

Voici de quelle façon:

Atma (1) avec l'enveloppe de la Non-Science est dit être Jiva, et avec l'enveloppe de Maya il est Isvara.

Aussi longtemps que subsiste la perception distinctive de Jiva et d'Isvara, aussi longtemps se renouvelleront les formes de la mort et de la naissance. C'est pourquoi, annulant cette perception distinctive, on doit contempler Jiva comme Isvara et Isvara comme Jiva. Si l'on objecte: la distinction de Jiva et d'Isvara ne peut s'évanouir, puisque Jiva ayant une individualité ne connaît que peu de choses, tandis que Isvara, étant universel, connaît toutes choses. La signification exotérique de la syllabe Tvam (de Tattvam, élément) indique ce qui préside sur le corps

<sup>(1)</sup> Dans la terminologie védantique, et en particulier pour les Monistes (Adwaïti), Brahman, Purush, Parabrahm, Atmà, sont autant de noms du principe inconscient et incompréhensible de l'Esprit universel, qui est l'essence et l'énergie du monde.

grossier et sur le corps subtil; le sens ésotérique désigne la pure énergie qui se manifeste dans l'extase (Samadhi) et qui est libre de toute enveloppe.

De même, Tat signifie exotériquement l'omniscient Isvara; mais ésotériquement il indique l'énergie libre de toute enveloppe. Quand le sens ésotérique est compris, et sans la distinction de Jiva et d'Isvara, la différence de ces concepts ne sera pas saisie. Ceux qui, à l'aide des théories védantiques enseignées par un initiateur, commencent à réaliser Brahman en toutes choses sont des délivrés (Jivanmuktas).

32. — Qu'est-ce qu'un Jivanmukta (1)?

Celui qui, avec la fermeté qu'il affirme: « Je suis un homme, je suis un prêtre, je suis un guerrier, je suis un commerçant, je suis un ouvrier, » affirme: « Je ne suis ni un homme, ni un brahme, ni un guerrier, ni un commerçant, ni un ouvrier; mais je n'ai aucune relation avec eux; je suis la corporisation de Satchitananda; je suis rayonnant par moi-même; je suis omni-présent et omnipénétrant. » Celui qui avec une telle manière de voir possède le moyen de la connaissance directe des choses, — au moyen de la formule: «Je deviens Brahm», par laquelle il se libère des liens du Karma (Destin), — celui-là est un délivré.

- 33. Combien y a-t-il de sortes de Karma? Il y en a trois sortes.
- 34. La première est l'accomplissement des actes avec le corps physique, par une personne saine, connaissant la distinction du bien et du mal.

<sup>(1)</sup> Littéralement : Délivré du Temps et du Monde.

- 35. La deuxième comme la semence de renaissances sans nombre; il est accumulé pendant les vies précédentes.
- 36. La dernière est l'effet fatidique qui, ayant créé ce corps, obtient une récompense ou un châtiment, le plaisir ou la douleur, dans ce monde seulement.

Ce dernier Karma meurt lorsqu'on l'expérimente.

Le premier Karma est détruit par la connaissance exprimée en pensant : je suis Brahman. Sri Krishna corrobore ceci lorsqu'il dit à Ardjouna : « Le feu de la connaissance réduit en cendres tous les Karmas. » (Bhagarad Gitâ, IV, 37.)

Le second Karma est comme la goutte d'eau sur la feuille de lotus: il n'a pas d'autre relation avec l'Initié, et, selon qu'il est bon ou mauvais, il s'attache aux amis ou aux ennemis de l'Initié.

Les Ecritures disent que « celui qui connaît Atma est au-dessus de la douleur »; et la tradition ajoute que « celui qui a conquis le désir et le mental, après avoir atteint la connaissance, qu'il meure à Benarès ou dans la maison d'une personne qui mange la chair des chiens (la plus basse caste), est libre et absous ».

(Traduit du Theosophist et annoté par P. Sédir).





## PARTIE PHILOSOPHIQUE ET SCIENTIFIQUE

#### ees images

#### Produites par les effluves du corps humain

Dans mon Essai sur les phénomènes électriques des êtres vivants, j'ai fait voir:

- 1° Que toute décharge ou courant électrique des corps bruts ou vivants s'accompagne d'une décharge ou d'un courant des gaz absorbés ou occlus.
- 2º Que toute décharge ou courant électrique arrache au corps et entraîne des particules matérielles en plus ou moins grand nombre que dans les êtres vivants en particulier; ces particules (organiques dans ce cas) sont en nombre beaucoup plus grand que dans les corps bruts.
- 3° Que chez les êtres vivants toute décharge ou courant d'éther, de gaz et de particules organiques est soumis aux émotions, à l'imagination et à la volonté, ce qui fait différer les décharges électriques des corps vivants de celles des corps bruts.

Cela posé, je rappelais que Prietley, ayant fait passer une forte décharge électrique à travers une chaîne de fer étendue sur une lame de verre, vit chaque chaînon se dessiner sur le verre, au moyen d'une poudre noire qui s'en était détachée. Je rappelais aussi qu'à l'intensité près, ces effets ne diffèrent point des empreintes laissées par la poudre lorsqu'elle entrace, à des distances souvent très grandes, le contour des objets atteints par la décharge; enfin que Fusierini a montré que sous l'influence de puissantes décharges une substance pouvait mécaniquement traverser une plaque.

Je concluais de ces faits que les décharges d'origine animale produisent des effets semblables, mais qu'ici, grâce à la cause psychique (absente chez les corps bruts), l'image produite pouvait être soit celle du sujet qui la produit, soit celle d'une autre personne dont l'image hante son imagination, soit celle de n'importe quel objet pensé.

Comme preuve de ce que j'avançais, je citais les feuilles de papier sur lesquelles on dessine une figure quelconque, figure invisible pour tout le monde, mais visible pour un sujet préparé.

Les expériences récentes du D<sup>r</sup> Baraduc confirment cette manière de voir (1).

- « Au cours de ces expériences, dit-il, je fus amené à créer un procédé tout nouveau de projections d'images, et à constater que l'esprit créateur d'une image intracranienne peut la projeter sur une plaque qui l'enregistre.
  - « La première conséquence de cette méthode élec-



<sup>(1)</sup> Différence graphique des fluides électrique, vital, psychique, p. 14.

tro-odo-psychique, sur une plaque sensible, fut de constater que ce que l'on appelle une image psychique formée par la concentration de l'esprit, une imagination plus ou moins puissante, peut être projetée par la main, transmise par l'électricité positive, et son mouvement vibratoire enregistré par la plaque de telle façon que la volonté, après l'avoir créée, puisse extériorer l'image imaginée dans des conditions intéressantes à spécifier.....

« Ainsi donc, un mélange proportionnel d'électricité comme vecteur, de fluide vital comme moyen, de pensée volontaire ou de psychisme se manifestant, produit une image voulue, l'extériorise par la main, et la projette sur un plan réceptif, sans que les doigts ne bougent et ne tracent de dessin; l'Esprit créateur, par des intensités vibratoires différentes, accuse des ombres et des reliefs comme l'estompe d'un dessinateur. »

Mais, à côté de nos manifestations volontaires, nous en avons d'involontaires où le psycholone entre parfois seul en jeu. Nous pourrons alors avoir sur la plaque des images non voulues. Or il faut bien se garder de croire que ces images viennent de l'extérieur, du milieu cosmique qui nous entoure; elles viennent uniquement de nous, seulement nous n'en avons pas conscience.

Enfin, quand les centres psychiques des plus inférieures du psycholone entrent seuls en jeu, les effluves pourront retracer sur les plaques des images imparfaites d'organes ou même simplement de tissus ou même plus simplement encore de simples amas de matières, de simples nuages plus ou moins pommelés.

On peut obtenir les images sur la plaque de deux manières: 1° par les effluves naturelles de la main; 2° par ces mêmes effluves renforcées par un courant électrique dû à une machine.

Dans ce dernier cas, les images peuvent être modissées par l'excès d'éther apporté, le fluide positif des machines se graphiant par des irradiations très abondantes, tandis que le fluide régatif se traduit par une opacité laiteuse, contractive sur elle-même.

Notre savant confrère le Dr Baraduc n'interprète pas ses expériences de la même manière que moi. La différence des images lui semble caractériser trois fluides différents, le fluide électrique, le fluide vital et le flaide psychique.

Pour nous le fluide électrique est l'éther; le fluide vital n'est autre chose que les décharges de gaz et de particules matérielles accompagnant toute décharge ou courant éthéré, fusionné pour M. Baraduc avec l'action du psycholone; enfin le fluide psychique n'est que l'action volontaire de l'égo. Il me serait d'ailleurs impossible de considérer une cause psychique comme un fluide. Les mots fluide et cause psychique s'excluent et ne peuvent s'accoupler.

Mais qu'importent, pour le moment, les théories, les faits seuls sont essentiels, et ceux mis en évidence par notre savant confrère suffisent à eux seuls pour illustrer la vie d'un homme.

Dr Fugairon.



## Johannites et Simoniens

I

Le grand apôtre de l'idée chrétienne, celui qui, après Jésus, représente le plus intensivement l'évangélique mansuétude, celui qui fut par excellence le prêtre de la charité, ce n'est ni Pierre, cette tête brûlée par le soleil de Judée, dont le dévouement était tout en éclats, en paroles bruyantes, qui résonnait comme une cymbale et raisonnait comme un fou; ni Paul, cet âpre batailleur, qui apporta dans la prédication de la bonne nouvelle un fanatisme de même aloi que celui dont il faisait preuve en poursuivant les premiers chrétiens : c'est Jean, le disciple bien-aimé, l'élu dont la tête reposa sur le sein du Christ, l'ami de l'heure funèbre, le pieux héros qui suivit le Maître jusqu'au sommet du Golgotha. On est vraiment stupéfait de l'inexplicable aberration qui a poussé tout groupe de l'Eglise naissante à lui préférer Céphas, que son triple reniement aurait dû placer à un rang très inférieur dans la hiérarchie apostolique. Je veux bien que ses pleurs aient lavé sa faute, que Jésus lui ait pardonné son incroyable lâcheté. Mais ce repentir venait-il du cœur ? N'était-ce pas encore un de ces accès passionnels dont il était coutumier ? S'il en eût été autrement, s'il avait pleuré ces vraies larmes que l'amour seul fait couler, il aurait tout bravé, tout vaincu, et pharisiens et sadducéens et scribes



princes des prêtres pour accompagner son Maître sur la voie de douleur, et c'est Simon Pierre et non Simon de Cyrène qui eût aidé le grand Martyr à porter sa croix!

La Gnose ne s'y est point trompée. Son évangile fut toujours celui de Jean, et c'est Jean qui pour elle est le chef moral et le protagoniste de la communion chrétienne.

H

A quel moment et par quel complexe artifice la tradition simonienne se substitua-t-elle à la tradition johannite? Il est bien difficile de l'établir. Dès l'origine du christianisme on constate l'existence des deux églises. Pierre devait naturellement plaire davantage à la masse des croyants par ce qu'il y avait de brusque et d'emporté en lui, et peut-être aussi par ses faiblesses mêmes. La foule, qui connaît, elle aussi, ces élans passionnés, ces fougueux transports que suivent de lamentables réactions, la foule se trouvait plus près de lui. Pour elle Jean était trop mystique, trop voisin de l'idéale et calme perfection. Il tenait trop de l'ange, pas assez de l'homme. S'il nous est permis d'évoquer ici un souvenir platonicien, nous dirons que Jean incarnait le νοῦς et Pierre le θύμος.

Jean parlait au vulgaire un langage plus pur, plus élevé, qu'il ne seyait pour être compris de tous. Il devait être, — et c'est là sa sublime gloire, — l'apôtre de l'élite intellectuelle, de ceux pour qui la raison est le rayonnement de l'amour, et pour qui l'étude est un acte d'adoration.



Pierre et Paul au contraire parlaient la langue de tout le monde. De là, évidemment, l'immense popularité qui s'attacha à leur nom. La légende elle-même se mit de la partie. Elle les fit tous deux mourir à Rome, bien que le premier n'y ait probablement jamais mis les pieds.

Mais le proto-christianisme rendit justice à Jean. Il en fit le premier évêque d'Ephèse. Or on sait que cette ville occupe le premier rang dans la nomenclature des sept églises d'Asie.

Nous pensons que la qualité de citoyen romain que Paul revendiquait si hautement ne fut pas sans influence sur le choix de Rome comme capitale du monde chrétien.

Quoi qu'il en soit, la vraie tradition chrétienne, — la tradition johannite, — était créée, et, malgré les efforts des primats romains, nous allons la voir sous mille formes s'affirmer et se continuer à travers les âges. C'est bien contre elle que les portes de l'enfer ne sauront point prévaloir.

Les Templiers, ces héritiers directs de la Gnose, se réclameront de saint Jean l'Evangéliste, et son nom flamboiera au fronton de leur église, jusqu'au jour où Philippe IV, signant le pacte sanglant avec Clément V, l'orgueilleux hériter de Pierre, ruinera une autorité religieuse menaçante à la fois pour l'absolutisme papal et pour la toute-puissance royale.

Cette tradition johannite, nous la retrouvons également chez les Albigeois et chez les Vaudois qui y demeureront fidèles sous le fer des persécuteurs.

Il y a plus: Rome elle-même, Rome, le boulevard



indiscutable de la tradition simonienne, enferme dans ses murs, encore à l'heure présente, un hommage éclatant à la prééminence du disciple bien-aimé sur le disciple renégat. La cathédrale de la ville éternelle n'est point la basilique de Saint-Pierre, mais bien celle de Saint-Jean-de-Latran, construite sur l'emplacement où le glorieux évangéliste fut, suivant la légende, plongé dans l'huile bouillante avant son exil à Patmos.

Si de ces faits, qui d'eux-mêmes parlent assez haut, nous passons aux détails du rituel catholique, d'autres curieuses constatations restent à faire, qui ne peuvent qu'étayer plus solidement encore notre thèse.

C'est d'abord la date de la fète de saint Jean l'Évangéliste. Cette solennité a lieu, dans l'église romaine elle-même, le 27 décembre, au surlendemain par conséquent de la fête de Noël. En rapprochant ainsi la fête du bien-aimé disciple de celle du divin maître, il n'y a pas à douter qu'on ait voulu prouver quel rang élevé saint Jean occupait dans la hiérarchie hagiologique. Par contre, la fête de saint Pierre et de saint Paul se trouve reléguée au 29 juin, c'est-à-dire bien loin en dehors des séries aventuelle, quadragésimale et pascale.

En second lieu, remarquons que l'évangile de saint Jean est le seul des quatre dont un texte ait été inséré dans la partie fixe de la liturgie du missel. Et ce texte est précisément celui que la Gnose orthodoxe reproduit dans la plupart de ses cérémonies : *In principio erat verbum*.

Un autre vestige bien significatif du johannisme

original, c'est cet aigle aux ailes déployées qui dans la plupart de nos vieilles églises servait encore, il y a quelques années, de pupitre aux choristes, et constituait ce fameux lutrin qui joue un rôle si important dans l'économie de l'office chanté. Détail non moins significatif, c'est depuis l'adoption définitive du rite romain que l'aigle a été remisé dans le matériel démodé des arrière-sacristies. Dernièrement, j'en ai vu un fort beau en visitant Saint-Ouen de Rouen, lequel se morfondait sous la poussière et les toiles d'araignées, au fond d'une chapelle abandonnée. En prononçant ces ineptes proscriptions, nos seigneurs les évêques ont certainement obéi à un mot d'ordre venu ex cathedra Petri.

Au lieu des lourds antiphonaires reliés de vieux cordons, margés de vermillon et noblement ornés de signets multicolores, que supportaient les ailes tendues de l'oiseau de Jean de Patmos, et autour desquels majestueusement se groupaient les choristes en chape, on voit maintenant de modestes livrets format Charpentier tenus par ces mêmes officiers de chœur, très incommodément assis sur de chancelants escabeaux, au long des stalles canonicales. Si l'orthodoxie simonienne y a trouvé une petite revanche, je ne crois pas que l'esthétique religieuse y ait beaucoup gagné. Mais, matière de bréviaire! comme dirait maître Alcofribas. Passons.

Ш

Il y a un demi-siècle, un intéressant illuminé, auquel je consacre une assez longue étude dans mes

Hierophantes, essaya d'instaurer en France le culte johannite. Il avait réussi à former un certain nombre d'adeptes. Malheureusement sa louable entreprise tomba dans un ritualisme compliqué et bizarre qui donna prise au ridicule. A cette époque, le ridicule tuait encore chez nous. Fabré-Palaprat et son culte en moururent.

La franc-maçonnerie elle-même a conservé divers souvenirs de l'antique johannisme, mais ces souvenirs sont aussi peu compris du troupeau que le reste des symboles de cette fraternelle institution. Chaque jour les diverses loges de l'obédience du grand Orient, continuant leur œuvre iconoclaste, s'acharnent à en supprimer quelque vestige. Ils ne se doutent guère, nos bons frères, qu'ils font ainsi cause commune avec la curée romaine. Je laisse à notre excellent collaborateur Oswald Wirth le soin de le leur prouver plus doctement que moi, dans le grand ouvrage qu'il prépare sur le symbolisme maçonnique.

A nous, les sidèles de la Gnose, les Parfaits et les Parfaites que le saint Plérome éclaire de sa lumière, à nous de ramener le cours des saines traditions. Sur les débris du trône vermoulu de Céphas, sur la poussière de l'absolutisme simonien, dressons un autel indestructible à la gloire de celui qui chérit Jésus, plus que ne le sit aucun de ses disciples, et dont la parole suprême sur ce cri sublime jeté aux humanités sur sur les aux humanités sur les aux prème sur les aux humanités sur les aux huma

T Fabre des Essarts.



#### ESSAIS D'INTERPRÉTATION

DU

## SYMBOLISME de la MAÇONNERIE d'YORK

Ш

### ORIGINE HERMÉTIQUE DU GRADE DE ROYALE-ARCHE

PAR

ÉDOUARD BLITZ

A mes compagnons Royale-Arche de tous les Rites, Témoignage de bonne confraternité.



I

Il importe, avant tout, d'établir une ligne de démarcation bien définie entre les deux parties de la Franc-Maçonnerie moderne: celle dont le but essentiellement philanthropique, moral et social tire son origine des anciennes corporations d'ouvriers maçons soumises à la prétendue Constitution d'York (926); et la Maçonnerie scientifique dont l'existence ne remonte guère au delà de la fin du xvii° siècle, et qui fut formée de toutes pièces par les Rose-Croix de l'École d'Ashmole, continuateurs des Roger Bacon et

des John Dee Anderson. Désaguliers et plus tard Dermott introduisirent les traditions des adeptes du moyen âge dans les Rituels des Loges et cela à l'insu même des membres de ces Loges. Les dogmes de l'antique Philosophie furent scellés dans le symbolisme naïf des ouvriers maçons parmi une foule de pantacles empruntés au Gnosticisme, à la Magie expérimentale, au Mysticisme des religions mortes, et la vénérable confrérie des Libres Maçons fut utilisée pour transmettre la tradition hermétique aux générations à venir comme jadis la Kabbale fut confiée à un peuple d'esclaves et la Clef de la Science absolue à des tribus nomades et méprisées. Dans l'esprit des rénovateurs de la Franc-Maçonnerie, l'ancienne corporation servirait surtout à renfermer les vérités scientifiques qu'il importait de conserver intactes et de perpétuer à travers les âges. Malheureusement, la science des spéculations hardies reçut le coup de grâce de la science purement expérimentale : l'Astrologie, l'Alchimie furent délaissées avec mépris par les savants mêmes qui s'étaient formés à leurs écoles; la langue symbolique, « ce langage des dieux » se perdit peu à peu; on finit bientôt par ne plus l'entendre: l'âme de la Grande Maçonnerie s'échappa, il ne resta plus que la froide enveloppe de ses rituels mutilés par cent vandales et... corrigés (?) par autant d'ignorants. La maçonnerie scientisique avait vécu et la Parole fut à jamais délaissée.

Ce résultat cependant était prévu, de même que le réveil éventuel de la Maçonnerie fut prédit : les mystères contiennent en eux toute l'histoire passée, présente et future de l'Ordre et il faut y voir autre chose qu'une coıncidence étrange : le Maître assassiné par ses propres frères, c'est l'esprit de l'Institution tué par la lettre; les recherches pour le corps de la victime, sont les présents efforts de l'Occultisme dans toutes les parties du monde vers la Lumière Esotérique; enfin la résurrection d'Hiram, c'est l'instant où le Grand Arcane sera replacé dans le temple, où le Fils de la Veuve sera vraiment retiré de la tombe et rendu à la Lumière, au Soleil des Sages qui seul éclaire le Maçon.

Le but de cette analyse est d'exposer, autant que nous le permettent nos obligations, les vérités scientifiques voilées dans le symbolisme touffu du grade que nous n'hésitons pas à présenter comme le plus occulte de la Franc-Maçonnerie, celui de Royale-Arche, au Rite d'York.

- « Les hiérophantes combinèrent tellement les « dogmes et les symboles de leur religion que ces
- « symboles pussent être assez exactement expliqués
- « par trois systèmes différents (l'allégorique, l'histo-
- « rique et l'astronomique) sans y comprendre la seule
- « véritable interprétation, la seule qu'ils eussent en
- « vue dans la formation de leur théogonie, c'est-à-
- « dire l'interprétation physique qu'ils voilaient avec
- « un soin extrême pour en conserver toujours la con-
- « naissance exclusive (1). »

Cette interprétation physique ou adaptation du symbolisme à la science des forces naturelles consti-

<sup>(1)</sup> J.-M. Ragon, Orthodoxie Maçonnique, p. 574.

tue l'Initiation hermétique, emportée d'Egypte par Moïse et transmise au sein de la Franc-Maçonnerie par les Kabbalistes et les Rose-Croix à l'époque de la décadence de l'Art.

C'est cette interprétation physique, si cachée des mystères des modernes hiérophantes, que nous nous proposons de donner, non d'une façon méthodique, en rétablissant la marche régulière du Grand Œuvre, mais en suivant, au contraire, le désordre intentionnel que l'on remarque dans les cérémonies de l'initiation.

Néanmoins, il sera facile à l'adepte de reconstituer la progression logique des choses du G. . O. . en mettant l'ordre dans ce chaos. Quant au Disciple, il doit trouver, comme jadis par ses efforts personnels, ce qui lui manque pour parfaire son instruction : « La Vérité, dit Ragon, ne s'enseigne pas, seulement l'initiation désépaissit le voile » ; l'objet de notre étude ne va pas plus loin. A nos chers compagnons de Royale-Arche qui viendraient à nous lire, nous leur rappellerons ce qu'il leur a été si souvent répété : « Le premier sera le dernier, et le dernier sera le premier (1). » Puisse cette citation leur servir de fil d'Ariane dans ce très incomplet et très imparfait travail.

II

Les auteurs de la Maçonnerie Scientifique sont les Philosophes hermétiques des xvi<sup>e</sup> et xvii<sup>e</sup> siècles qui

<sup>(1)</sup> Grade de Maître de Marque.

unissent à leurs opérations alchimiques les œuvres de la Kabbale, de la Magie, de l'Astrologie et de la Théurgie. Ils considèrent l'Hermétisme dans ses adaptations aux trois mondes de la Kabbale et poursuivent la recherche de la Pierre Philosophale qui permet, dans le Monde des éléments, de transmuer les métaux en or : c'est la réalisation physique de l'Hermétisme : dans le Microcosme, de réintégrer l'Homme dans sa pureté primitive : c'est la réalisation psychique; enfin, dans le Macrocosme, de connaître Dieu dans ses manifestations, sa Loi, sa Lumière : c'est la réalisation mystique de l'Hermétisme.

Cette Lumière que recherche tant Bacon est le Feu Central de la Nature (INRI), dans le monde des Éléments; l'Astral (AZΩn) dans le monde des Orbes; la Parole (יהוח), dans le Monde Divin.

La Franc-Maçonnerie philosophique est l'Hermétisme dans sa triple signification, enseigné par l'analogie de ses symboles, de ses rites et de ses cérémonies.

Le pantacle du chapitre nous prouve du reste clairement que la science d'Hermès est celle que professent les vrais maçons de Royale-Arche; c'est le triple Tau I dont on a donné cent interprétations différentes aussi irrationnelles les unes que les autres. Nous extrayons du Rituel du deuxième Grade de l'Ordre Martiniste pour les États-Unis d'Amérique, les instructions originales suivantes:

« Le triple Tau \_ est l'abréviation des mots Té-TragrammaTon et TéTracTys; il est la représentation graphique du Nom Incommunicable, il correspond à la lettre w, triple Tau hébraïque, symbole de la Divinité manifestée par le Verbe, par la Parole — (c'est exactement ce que signifie le pantacle du grade de Royale-Arche). — Le Tau ou la croix étant le symbole du quaternaire, le triple Tau est l'ensemble des lois du Ternaire de toutes les théogonies et du Quaternaire de toutes les sciences. Mais le x, tel qu'il est représenté le plus souvent, c'est-à-dire entouré du cercle, forme avec celui-ci les trois lettres du nom de THOT, et sans le cercle il réunit les initiales du nom du plus grand des Initiateurs, de celui qui fut le père de toutes les Sciences et de tous les Arts, d'Hermès Trismégiste (1)! »

Ш

Le grade de Royale-Arche fait suite au sublime degré de Maître, au grade palingénésiaque de l'Ordre; c'est le complément indispensable de la maçonnerie bleue et sans lequel le sens du troisième degré resterait absolument obscur. Nul autre rite ne présente un grade aussi parfait, malgré le tripatouillage que les ritualistes américains lui ont fait subir. En l'examinant superficiellement, on supposerait volontiers que le Royale-Arche, qui n'a été présenté sous son aspect actuel qu'en 1770, est formé d'éléments puisés dans les autres systèmes : on y trouve des épisodes historiques, des mots de passe, des signes appartenant à une foule d'autres grades, tels que ceux d'Élu, de

<sup>(1)</sup> Ed. B., Rituel de l'Ordre Martiniste (sous presse).

Chevalier d'Orient, de Rose-Croix, de Noachite, de Chevalier du Soleil, de Souverain Grand Commandeur, voire des mots et des signes conservés dans les loges continentales au grade de Maître et retranchés de la loge symbolique dans le système d'York.

Mais, loin d'être un assemblage informe de débris de grades, le Royale-Arche anglo-américain constitue une véritable restauration du Grand Art : « C'est la racine, le cœur, la moelle de la Maconnerie », dit avec raison Dermott, l'auteur du grade ou, plutôt, celui qui développa l'idée première de Ramsay, l'inventeur du treizième degré du Rite Ancien et accepté. Ces deux Royale-Arches diffèrent au point de vue de la rédaction de leurs rituels, ils varient dans leurs détails respectifs, mais reposent tous deux sur la même légende, dont la découverte est due seulement au chevalier Ramsay. Cette légende se trouve dans la Bibliothèque de la Croix du Maine et Duverdier, publiée au commencement du siècle dernier, à l'époque où Ramsay, revenant de l'Université de Leyde, se trouvait en France et recevait de Fénelon les enseignements de cette philosophie mystique dont l'influence devait plus tard se faire si profondément sentir dans les œuvres de cet audacieux ritualiste.

Cette légende a trait à Nicolas Flamel.

Avant de disparaître mystérieusement, le célèbre adepte aurait, dit-on, déposé dans les caves de sa maison, sise vieille rue de Marivaux, n° 16, un coffre de cèdre revêtu de lames d'or et contenant de la poudre de projection, sa baguette d'initié et le fameux

livre d'Abraham le Juif, prince, prêtre, astrologue et philosophe.

Et, par une similitude qui n'est point le fait du hasard, le Conseil d'un Chapitre de Royale-Arche et précisément gouverné par un prêtre, un prince et un philosophe portant les titres de Grand Prêtre, Roi et Scribe, et toute l'initiation roule sur la découverte d'un coffre recouvert de lames d'or et contenant des objets analogues à ceux que l'immortel Artiste aurait enfermés dans un souterrain. Cette légende populaire est travestie en légende biblique par Dermott et contée en ces termes au néophyte:

« Quand Dieu refusa au roi David la grâce de lui laisser élever un Temple à sa gloire, Salomon fut désigné pour mener à bonne fin cette noble entreprise, et la tradition (?) nous apprend qu'en excavant le sol pour les fondations de l'édifice les ouvriers exposèrent sous la pioche l'entrée d'un caveau renfermant d'immenses trésors en or, en argent et en pierreries. Salomon, supposant que cette voûte avait fait partie d'un temple élevé avant le déluge, et craignant qu'il n'eût été consacré aux faux dieux, fut informé en songe que le lieu avait été sanctifié à trois différentes reprises : cette voûte, en effet, se trouvant à l'emplacement même de la tombe d'Hénoch, du bûcher d'Abraham et du seuil de la porte de la maison d'Ornam, le Jébusite, là où David apaisa l'Ange exterminateur. Les trésors furent conséquemment recueillis et employés à l'ornementation du temple. » Sans nous arrêter pour faire observer au lecteur l'introduction du nom d'Hénoch, l'Hermès biblique, dans ce récit tout



à fait imaginaire, nous mettrons en regard de cette narration rituélique une autre tradition présentée par A.-T.-C. Pierson's, 33° (1). Cet auteur raconte que, lorsque Julien l'Apostat voulut rebâtir le temple, il fit excaver le sol pour y établir les fondations; au cours des travaux, des ouvriers mirent au jour une pierre qui scellait l'ouverture d'un profond souterrain taillé dans le roc en forme de cube parfait. Un des ouvriers, s'y étant fait descendre à l'aide d'une corde attachée à la ceinture, trouva au centre de la cave, émergeant de l'eau qui recouvrait le sol à plus d'un pied de profondeur, un autel sur lequel était déposé un livre enveloppé dans un tissu de lin.

Nous retrouvons dans ces trois légendes la même idée, la même formule hermétique, dans laquelle le moins clairvoyant découvre la cuisson de la matière dans l'œuf ou l'Athanor.

Ces symboles étaient très familiers aux savants du siècle dernier et le parti que l'on pouvait tirer de la légende de Flamel au point de vue de l'initiation hermétique n'a échappé à l'attention d'aucun ritualiste; elle se présentait trop bien après le symbolisme du troisième grade pour ne pas venir le compléter. De là viennent les mutilations que le grade de Maître a dû forcément subir en Angleterre, parce qu'en 1717 les rénovateurs de la Maçonnerie voulurent que l'initiation fût complète en trois degrés, ce qui est impossible. Il fallut donc retrancher du troisième grade certaines instructions à peine ébauchées et les transpor-

<sup>(1)</sup> A.-T.-C. Pierson's, Traditions of Freemasonry.

symbolisme de la maçonnerie d'york 229 ter au Royale-Arche pour les y présenter sous une forme plus complète.

#### IV

Kunrath divise l'initiation à la haute Philosophie en sept degrés.

Le grade auguste de Royale-Arche occupe dans la nomenclature du Rite d'York le septième degré. Ainsi que l'indique la septième figure de l'Amphithéâtre de la Sagesse, de Kunrath, ce septième degré forme la synthèse absolue de la Science.

Pour parfaire l'opération du Grand-Œuvre, dit le même kabbaliste, il n'est point besoin d'une somme supérieure à celle de trente thallers (1). L'Initiation au chapitre de Royale-Arche, en ce pays, ne dépasse pas la somme de trente dollars.

Cette initiation porte le nom d'exaltation, ce qui, en termes d'alchimie, veut dire purification, perfection. Le Maître Maçon est dit élevé au sublime degré, mais le R. A. est exalté à l'auguste grade. Les Philosophes hermétiques donnent à leur Poudre, lorsque l'œuvre est parfaite, le nom de Pierre exaltée.

Les FF ... d'un Chapitre de Royale-Arche se donnent le titre de Compagnons, comme jadis les disciples d'un même Maître; ils portent la couronne d'or, symbole de la pierre exaltée, de la pierre parfaite au rouge qui est la couleur de la Maçonnerie capitulaire.

Les bijoux des dignitaires sont d'or et suspendus

<sup>(1)</sup> Cité par Eliphas Lévi, Histoire de la magie.

dans le triangle. L'or représente la matière fixe de l'Œuvre; le triangle, « les trois principes, Sel, Soufre Mercure, qui ne font qu'une seule matière et un seul corps homogène comme les trois angles d'un triangle ne font qu'une figure (1) ».

« Par le triangle les Alchimistes représentaient l'Équilibre absolu, au premier angle le signe du Soufre, symbole de la Force; au second, le signe du Mercure, la Matière; au troisième, le signe du Sel, le Mouvement (2) ».

Les dignitaires du Chapitre sont au nombre de douze et personnissent, dans le Monde Archétype, les douze sondements de notre bonheur temporel et spirituel ou les douze pierres servant de sondements à la Jérusalem céleste (3), — dans le Monde des Orbes les douze signes du Zodiaque, — et dans le Monde des Eléments les douze opérations de la Nature que nous voyons décrites dans les traités d'Alchimie, tels que les Douze Cless de la Sagesse de Basile Valentin, les Douze Traités du Cosmopolite, les Douze Portes de Riplée, etc.

Les douze opérations du Grand-Œuvre sont tres explicitement emblématisées par les douze gemmes de l'Ephod par le Grand-Prêtre qui préside le chapitre; gemmes consacrées au douze fils de Jacob, représentant eux-mêmes les douze signes du Zodiaque dont les abréviations ont servi de symboles aux alchimistes pour les douze opérations de l'Œuvre, savoir :

(3) Apocalypse, ch. vii.

<sup>(1)</sup> Dom Pernety, Dict. mytho-hermétique.

<sup>(2)</sup> A. Poisson, Théories et Symboles des Alchimistes.

- P La Calcination = putréfaction, matière au noir.
- ♥ La Congélation = coagulation.
- 5 La Dissolution = réduction d'un corps en sa matière première.
  - \[
     \text{La Digestion} = \text{préparation à la dissolution.}
     \]
- my La Distillation = circulation de la matière appelée Rebis.
  - ≃ La Sublimation = purisication de la matière.
- m La Séparation = effet de dissolution d'un corps par son dissolvant.
- ⇒ L'Incinération = opération préparatoire à la multiplication.
- % La Fermentation = séparation du soufre d'avec le sel.
- - ↑ La Projection = transmutation.

Ces douze opérations forment les quatre principales divisions du Grand-Œuvre selon Albert le Grand, et ces divisions correspondent au groupement des pierres du Pectoral ou Rational dont voici le tableau:

| Sardoine    | Topaze | Émeraude  |  |
|-------------|--------|-----------|--|
| Escarboucle | Saphir | Jaspe     |  |
| Ligure      | Agathe | Améthyste |  |
| Chrysolithe | Onyx   | Béryl     |  |

#### L'INITIATION

Selon le *Deutéroname*, chapitres xxxIII, xxxv et xxxIX, ces gemmes correspondent respectivement aux fils de Jacob:

| Ruben    | Juda     | Lévi    |  |
|----------|----------|---------|--|
| Benjamin | Joseph   | Manassé |  |
| Zabulon  | Issachar | Gad     |  |
| . Dan    | Nephtali | Aser    |  |

Et à ceux-ci sont attribués, toujours dans le même ordre, les signes suivants du Zodiaque:

Tableau de la Symbolique Hermétique du Rational.

| GEMMES                                                                                                | COULEUR                                                                                                                      | Corrélation                                                                          | Planètes                               | T                                                                                                   | E ZO           | LE ZODIAQUE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| du<br>RATIONAL                                                                                        | des                                                                                                                          | des Fils de Jacob<br>avec les pierres<br>du Rational (1)                             | attribuées<br>aux Fils de<br>Jacob     | Signes attribués<br>aux<br>Fils de Jacob                                                            | Symboles       | Signification des Symboles<br>en<br>Cryptographie hermétique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Sardoine. Topaze. Emeraude. Escarboucle. Saphir. Jaspe. Ligure. Agathe. Améthyste. Chrysolithe. Onyx. | Brun foncé. Jaune. Vert. Rouge. Bleu. Jaune orange. Vert pomme. Ciris strié noir. Rouge violacé. Jaune d'or. Blanc grisâtre. | Ruben. Juda. Lévi. Benjamin. Joseph. Manassé. Zabulon. Issachar. Gad. Dan. Nephtali. | 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 | Verseau. Lion. Gémeaux. Capricorne. Vierge. Scorpion. Cancer. Taureau. Sagittaire. Balance. Bélier. | ※の彼み取引のり 1 二甲状 | La Multiplication. La Digestion. La Fixation. La Fermentation. La Séparation. La Séparation. La Dissolution. La Congélation. La Cancinération. La Sublimation. La Calcination. La Projection.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                       |                                                                                                                              | (4) Selon le Deuté-<br>ronome, chapitres 33,<br>85 et 39,                            |                                        |                                                                                                     |                | The second secon |

#### L'INITIATION

| Verseau    | Lion    | Gémeaux          |  |
|------------|---------|------------------|--|
| Capricorne | Vierge  | Scorpion         |  |
| Cancer     | Taureau | Sagittaire       |  |
| Balance    | Bélier  | Poiss <b>ons</b> |  |

Faisons remarquer, en passant, que celui qui sait lire le tableau ci-dessus selon la méthode connue des artistes, c'est-à-dire en se souvenant d'abord de la citation biblique, et, ensuite, en se servant de l'équerre et du compas, pourra sans difficulté mettre à la suite les unes des autres les phases diverses de l'opération; les quatre grandes divisions établies par Albert le Grand se détacheront d'elles-mêmes, nettement, comme les quatre voiles du tabernacle dont il sera parlé plus loin.

La couleur des pierres du Rational se rencontre pendant les opérations qui séparent la putréfaction de la projection, sans correspondre cependant à la progression chromatique du magistère. Les couleurs des gemmes ne sont point celles de la matière pendant les opérations qu'elles désignent. D'autres considérations que celles qui font l'objet de cette étude se rapportent à ces pierres talismaniques; nous ne pouvons ici que les signaler à l'attention du magiste.

Néanmoins le plus grand nombre des Alchimistes ne reconnaissent au Grand-Œuvre que sept opérations: « Les Philosophes hermétiques, dit Pernety, comptent l'exaltation entre les sept opérations du Grand-Œuvre » (1).

Les ritualistes du grade de Royale-Arche ont adopté cette classification dans la division de l'exaltation, ou initiation, en sept parties:

- 1º La préparation des candidats, jusqu'à l'obligation, inclusivement.
  - 2º La Destruction du temple.
  - 3º La Captivité à Babylone...
  - 4º Le Retour à Jérusalem.
  - 5" L'Entrée dans le Tabernacle.
  - 6° Les Fouilles et les Recherches.
  - 7º La Découverte de la Parole perdue.

Ce sont ces épisodes de l'Initiation au septième grade de la Maçonnerie d'York que nous nous proposons d'analyser en établissant le rapport intime qui les relie aux théories et aux dogmes des Philosophes hermétiques. Il est inutile de répéter que les opérations alchimiques ne sont pas placées méthodiquement et que l'enchaînement des phases du G.-O. doit être établi par le Néophyte lui-même; quant à l'explication des termes de l'argot alchimique dont il sera fait ici un usage constant, nous renvoyons le lecteur aux

<sup>(1)</sup> Dans le Microcosme l'homme est constitué de sept principes qui l'exaltent au-dessus de toutes les autres créatures: 1º le corps physique, 2º le corps électro-vital, 3º le corps astral, 4º le corps spirituel, 5º l'âme animale, 6º l'âme divine, 7º le pur esprit ou le Moi divin. Ces sept principes sont renfermés dans les quatre termes du Quaternaire microcosmique de la Kabbale: le corps physique, le corps astral, l'âme vitale et l'âme divine.

covrages de Albert Poisson, Louis Figuier, Franck et Berthelot.

V

L'exaltation à l'auguste grade se confère toujours à trois néophytes à la fois, représentant, selon la tradition maçonnique, Hananiah, Mishaël et Azariah, mieux connus sous leurs noms chaldéens de Shadrach, Meshach et Abednego, comme ayant échappé miraculeusement à la fournaise de Nabuchodonosor.

Ces trois récipiendaires représentent les trois principes des philosophes: le Soufre, le Sel et le Mercure ebtenus par la séparation du pur d'avec l'impur, opération qui se pratique dans la fournaise ou fourneau secret, aussi appelé Athanor qui est la matière qui conserve le feu des Sages.

Les trois néophytes, qui se sont déjà relevés de la tombe d'Hiram, symbolisent la semence obtenue par la putréfaction, la matière passée par la tête de corbeau, le blanc du noir enfin.

Les candidats sont liés l'un à l'autre par une longue corde enroulée sept fois autour de leurs corps, figurant ainsi l'idée qu'exprimaient les trois septénaires du Livre d'Abraham de Juif (le Frère Terrible qui conduit les récipiendaires en représente le titre). Le chiffre Vingt et Un que forme le trio est le nombre kabbalistique de manne, mot sacré principal du grade, l'ensoph de l'Arbre séphirothique des noms sacrés du Royale-Arche (voir pl. III). En Alchimie, Vingt et Un représente le symbole le plus caché de la matière cuite et digérée au blanc parfait; c'est le nombre de la réali-

sation qui demande un travail de vingt et un jours.

A leur entrée au chapitre, les aspirants sont reçus sous la voûte vivante, faite au moyen des mains jointes des compagnons placés sur deux lignes se faisant face; cette voûte va en s'abaissant graduellement, ce qui oblige les récipiendaires à baisser la tête, puis à se courber et à ramper.

Le but moral de ce mode de réception est exprimé par ces paroles: « Courbez-vous, mes frères, car celui qui sera abaissé sera exalté. » Makey, dans son Ritualist (p. 355), dit, à propos de cette cérémonie: « Le maçon qui cherche à progresser doit déposer tout sentiment de vanité et d'arrogance et, avec un esprit humble, disposé à s'instruire et animé du vif désir d'apprendre, doit se jeter aux pieds de son Maître pour en obtenir la lumière nouvelle, cette vérité vers laquelle tendent tous ses efforts. »

L'on reconnaît là tout d'abord l'obéissance et la sommission passives qu'en Science hermétique le Maître exige du disciple.

Au point de vue pratique cette épreuve est la paraphrase mise en action de cette devise: « Le premier
sera le dernier et le dernier sera le premier » sur laquelle
l'attention des néophytes a été si fortement appelée
dans les grades précédents, grades purement préparatoires du reste. Mais le but principal de la cérémonie
du passage sous la voûte est de représenter la réduction du volume des corps soumis à la préparation de
la matière, la désintégration physique de leurs molécules, leur déformation, leur pulvérisation, leur solution.



Aussitôt que le dernier membre du groupe a passé sous l'Arche vivante, les néophytes s'agenouillent et adressent une prière à l'Eternel, selon la pratique constante des Nicolas Flamel, des saint Thomas d'Aquin, des Raymond Lulle, des Bernard le Trévisan, des Albert le Grand dont les œuvres mystiques marchaient de pair avec les opérations d'Alchimie. Mais la prière maçonnique que nous trouvons dans le Monitor de Sickels (p. 52) et que tout Royale-Arche connaît ou doit connaître par cœur est si caractéristique au point de vue des doctrines kabbalistiques, magiques et hermétiques du grade que nous croyons nécessaire de la traduire aussi littéralement que possible:

«O toi, Eternel et Omnipotent ההוה, Glorieux ארדה, permets à tes chétives et suppliantes créatures, au nom de notre très Excellent et Suprême Grand-Prêtre (? Abraham le Juif??), d'approcher de Divine Majesté. O toi qui résides entre les ailes des Chérubins, tends l'oreille à nos louanges et à nos supplications et daigne communiquer avec nous de ton Trône de Miséricorde. Nous révérons avec humilité tes perfections infinies et ta bonté suprême. Nous te remercions d'avoir laissé à l'homme, même après son péché et sa chute, la puissance du raisonnement et la faculté de s'élever dans les sphères intellectuelles. Nous te remercions d'avoir jeté sur le rude et rugueux sentier de la vie tant de joie et de bonheur parmi les douleurs et les calamités inhérentes à notre présent état. O toi, qui parus à Moïse, ton Serviteur, au milieu des flammes du Buisson ardent, allume en

nous, nous t'en conjurons, une flamme d'adoration pour Toi, d'amour pour nos frères et de charité pour tous les hommes. Fais tomber le voile de l'ignorance et le bandeau de l'erreur afin que notre esprit puisse contempler la splendeur de tes œuvres. — Que la verge de ta grâce, le spectre de ta puissance nous protège et nous défende contre la fureur de nos ennemis et en particulier contre la subtilité et la malice du Serpent dont la vigilance cruelle cherche notre ruine. Puisse la lèpre du péché être à jamais extirpée de notre cœur et la devise «ליהותקדש» marquer toutes nos pensées, toutes nos paroles et toutes nos actions! Que l'encens de notre piété monte continuellement jusqu'à toi de l'autel de nos cœurs et exhale jour et nuit un parfum qui te soit agréable. Permets-nous de fouiller les arcanes de la Vérité afin que nous soyons de plus en plus instruits dans l'accomplissement de nos devoirs et que nous partagions la joie de ceux qui sont appelés à connaître la Parole Sacrée et à la garder sidèlement dans leurs cœurs. Enfin, ô Père miséricordieux, fais que lorsque nous aurons passé les voiles de ces cours terrestre, lorsque ce tabernacle matériel se sera corrompu, il nous soit permis de pénétrer dans le céleste Saint des Saints et d'être admis en la présence du Grand Conseil, là-haut, où le Suprême Grand Prêtre règne éternellement. Amen. »

Passons sur la valeur littéraire de cette prose ampoulée, ne nous arrêtons qu'aux formules kabbalistiques, magiques et hermétiques qui résument presque toute la partie occulte du grade. Nous trouvons m premier lieu le Tétragramme sacré ההוה, symbole alchimique de l'Or fusible, qui, selon le chapitre xxx11 de l'Exode, doit être pulvérisé et jeté dans les eaux : pais immédiatement après le Iod-hé-voph-hé des Alchimistes, son synonyme אהיה, dont il a déjà été parlé. L'Eternel est placé sur la שנחיה, entre les ailes des Chérubins qui représentent la loi de l'antagomisme, des principes Actif-Passif, Chaud-Froid, Mâle-Femelle, Fixe-Volatil; « le Soufre est le Père des métaux et le Mercure est leur Mère. » — « Aussi, dit dom Pernety, Dieu n'a-t-il créé qu'un mâle et une femelle et rien, dans l'Univers, ne s'engendre sans le secours de l'un avec l'autre. Ce qui est représenté par les deux Chérubins qui couvraient l'Arche de leurs ailes, et par les deux Tables de la Loi données à Moyse qui y étoient renfermées. » (1)

Ces Chérubins forment la synthèse des quatre animaux kabbalistiques : le Lion, symbole du Fixe, du Soufre; l'Aigle, symbole du Volatil, du Mercure; le Taureau, hiéroglyphe de la matière du Grand-Œuvre; l'Homme, emblème du Fixe. Mais le Fixe étant symbolysé deux fois (par le Lion et par l'Homme), les Chérubins de l'Arche n'offrent pas les traits du Lion : ils réunissent seulement la tête et le tronc de l'Homme, les pieds du Taureau et les ailes de l'Aigle, c'est-à-dire la Matière de l'Œuvre, le Fixe et le Volatil.

Mais les animaux kabbalistiques résumés par les Sphinx bibliques sont, autant que ceux d'Égypte et

<sup>(1)</sup> Dictionnaire mytho-hermétique.

d'Assyrie, l'expression hiéroglyphique des quatre lettres du Nom incommunicable : Yod-Hé-Vau-Hé, dont les correspondances dans les trois Mondes demandent un développement que ne comporte pas cette brève analyse. (Voir les Armes du R.:.A.:., pl. I.)

Les allusions à la force magique sont nombreuses et saillantes dans cette invocation; telle est la phrase: « Nous te remercions d'avoir laissé à l'homme, même après son peché et sa chute, la puissance du raisonnement et la faculté de s'élever dans les sphères intellectuelles », et celle qui suit immédiatement dans laquelle le Royale-Arche reconnaît que, malgré l'état de matérialité du genre humain, l'homme a pu conserver la faculté de tremper les lèvres dans la coupe des jouissances spirituelles, de déchirer les voiles de l'erreur et de contempler, comme Moïse devant le Buisson Ardent, le Suprême moïse devant le

« Que la verge de ta grâce, le sceptre de ta puissance », c'est-à-dire la verge d'Aaron, le bâton de l'Ermite, la baguette du Mage, « nous protège et nous défende contre la fureur de nos ennemis », le fixe et le volatil; et ici, sans transition, l'auteur de la prière abandonne la Kabbale pour pénétrer dans la moelle même de l'hermétisme, « et en particulier contre la subtilité et la malice du Serpent dont la vigilance cruelle cherche notre ruine. » Le Serpent, Python des Égyptiens, dont l'anagramme est Typhon, l'assassin d'Osiris, c'est-à-dire les sels métalliques qu'il importe de vaincre, de tuer; en termes d'Alchimie, d'amener à la putréfaction, au noir très noir, sans quoi tout le travail est ruiné et notre matière perdue.



w Puisse la lèpre être extirpée de notre cœur! » est une autre phrase d'argot alchimique qu'il faut lire: puisse notre or (cœur) être à jamais dépouillé de ses impuretés (lèpre). Puis l'auteur fait au Microcosme une transposition de la même idée: « Puisse la devise nos pensées, de nos paroles et de nos actions! », simple adaptation de la poudre de projection au Monde Moral. — « Que l'encens qui brûle continuellement sur l'autel de nos cœurs exhale un parfum qui te soit agréable! » est une partie de cette prière occulte dont la haute signification n'échappera à aucun lecteur tant soit peu versé dans les mystères de la Théurgie dont nous n'avons pas à traiter ici.

Enfin la prière se termine par des vœux rappelant encore le caractère essentiellement kabbalistique du début.

Après l'invocation, les trois récipiendaires accomplissent l'inévitable rite de circumambulation, qui n'est autre que la circulation alchimique. la volatilisation ou purification de la matière, et sont conduits à l'autel des serments où ils prononcent l'obligation du grade que, malgré la haute portée philosophique de quelquesunes de ses parties, nous nous voyons à regret obligé de passer sous silence.

Au second voyage, il est donné lecture du passage de l'Exode, chapitre ui, où il est parlé du buisson ardent.

« C'est au buisson ardent, dit Mackey dans son Ritualist, que Moïse reçut la divine mission d'écrire le Pentateuque, d'où le maçon de Royale-Arche tire



tous les enseignements qui le distinguent si éminemment du reste des maçons. L'introduction de cet épisode dans le Septième degré de la Maçonnerie d'York est particulièrement appropriée aux instructions qui suivent et dans lesquelles il est raconté d'une manière détaillée comment le législateur israélite reçut la force et l'autorité nécessaires pour accomplir les prodiges et les miracles auxquels il sera bientôt fait allusion. »

Il est difficile de désigner plus clairement l'origine kabbalistique du degré de Royale-Arche. Le Pentateuque, en effet, est le livre classique du kabbaliste; la Kabbale elle-même n'est que l'interprétation orale et secrète de ce livre; or, si l'on veut se rapporter à l'opinion de Ragon que nous avons exprimée au début de cette étude (page 222), l'on pourra se convaincre que la tradition du prêtre égyptien, auquel apparut dans le Buisson Ardent le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob (de Ram, d'Isis et de Yah), était précisément l'interprétation physique du Pentateuque, de ce véritable traité d'Hermétisme, commenté plus tard par Abraham le Juif, pour ne parler que de ce philosophe, auteur inconscient du grade qui nous occupe.

Après avoir contemplé le Buisson Ardent où les récipiendaires ont reçu communication du אחדו אחדו, ils accomplissent trois nouveaux voyages pendant lesquels il est donné lecture du chapitre xxxvi, v. 11-20 des 11 Chron., traitant de la Destruction de Jérusalem, récit hermétique de la dissolution des corps pour en obtenir la réduction en leur principe premier. La Destruction de Jérusalem est pour l'alchimiste-maçon ce

que le Massacre des Innocents de Flamel est pour l'alchimiste-profane. Les trois néophytes sont terrassés, liés pieds et poings et traînés hors de la salle pour représenter les prisonniers menés en captivité à Babylone.

Selon le Trévisan, Valentin et d'autres adeptes, il faut entendre par captivité, par emprisonnement l'état de l'Or des philosophes lorsqu'il est retenu au sein des matières hétérogènes dont il faut le débarrasser. La prison, Babylone, représentent le vase dans lequel on enferme la matière de l'œuvre pour travailler au magistère.

Cet épisode de l'Histoire Sacrée est raconté aux candidats en insistant particulièrement sur la capture des vases d'or du Temple, et la destruction des colonnes d'airain Jachin et Bohaz; l'airain, métal androgyne, corps imparfait, mais dont les philosophes doivent se servir pour l'Œuvre, il en est de même de l'or vulgaire (les vases du Temple).

#### VI

Bientôt le roi de Perse Cyrus reçoit de Dieu l'ordre d'élever à Jérusalem un Temple à sa gloire et de délivrer les Juifs (Esra, I, 1-3).

Le roi fait proclamer dans tout son empire l'acte qui permet aux Israélites de retourner dans leur pays. Selon Raymond Lulle, renvoyer la matière à son pays natal signifie faire passer la matière de l'œuvre par la noirceur.

« En conséquence de cette proclamation du roi, est-

il dit aux postulants, un grand nombre de nos frères, nés en captivité, sont déjà retournés à Jérusalem pour y relever la Maison du Seigneur. Vous allez à présent représenter trois des derniers captifs israélites laissés à Babylone. »

Le voyage de Babylone à Jérusalem s'accomplit alors au milieu des difficultés les plus grandes, des obstacles les plus imprévus: tantôt de hautes montagnes, tantôt de profonds ravins, tantôt de larges fleuves viennent les détourner de leur route: puis ce sont des tribus hostiles qu'il faut combattre et les aiguillons de la faim et de la soif, de la chaleuret de la fatigue qu'il faut supporter avec courage.

L'Artiste reconnaît dans le voyage des Royale-Arches les voyages d'Osiris, de Bacchus, de Néopto-lème, symboles de l'Œuvre Hermétique (1), de l'opération si difficile de la fixation du Mercure par la circulation.

Les récipiendaires se trouvent trois fois arrêtés par des obstacles, à première vue insurmontables, et chaque fois ils adressent à l'Eternel une prière fervente. Ces prières sont les *Psaumes* CXLI, CXLII et CXLIII dont l'analyse hermétique donnera à l'initié la connaissance de la nature de ces trois grands obstacles et lui fournira, sans doute, le moyen de les combattre. Nous trouvons dans la terminologie alchimique de ces Psaumes des allusions répétées aux *ennemis*, aux *persécuteurs* qui ne sont autres que le fixe et le volatil; à l'âme emprisonnée, c'est-à-dire au ferment,

<sup>(1)</sup> Pernety, Fables égyptiennes et grecques dévoilées.

au germe qui anime la pierre et dont on fait l'Elixir, retenu dans les parties terrestres, grossières de la matière vulgaire; au Serviteur ou matière des philosophes, ainsi nommée parce qu'elle se soumet à leurs désirs et qu'elle obéit à leur volonté; au Jugement, mot qui se rencontre souvent dans les œuvres de Raymond Lulle et par lequel ce philosophe entend l'action de décider de l'habileté de l'artiste par la valeur de sa poudre de projection; etc.

Ensin les néophytes arrivent à Jérusalem, le pays natal (la noirceur); ils se trouvent devant le voile extérieur du tabernacle et se font reconnaître du Grand Maître du premier voile en leurs qualités d'Excellents Maîtres (l'Excellent Maître, sixième grade, est celui qui a scellé la voûte de la principale arche du premier Temple au moyen de la clef de la voûte d'Hiram accidentellement retrouvée au grade de Maître de Marque. Nous ajouterons que l'action de clore hermétiquement le vase philosophique est des plus importantes, et la manière décrite dans le grade d'Excellent Maître est identique à celle employée le plus souvent par l'artiste; elle consiste à « boucher le vase », fermer l'arche) avec un bouchon de verre (clef de la voûte) qui prenne bien juste dans toute sa circonférence; on le lute ensuite avec un bon mastic (ciment) » (1).

La couleur du premier voile est bleue, couleur de la Maçonnerie symbolique; en alchimie l'eau est bleue;

<sup>(1)</sup> Pernety, loc. cit.

symbolisme de la maçonnerie d'york 247 le bleu représente aussi le repos absolu (1); ici il

remplace le noir, la tête de corbeau.

« Au quatrième feuillet du livre de Flamel, dit Eliphas Lévi dans son Histoire de la Magie, on voyait le Temps prêt à trancher les pieds à Mercure. Près de là était un rosier fleuri dont la racine était bleue, la tige blanche, les feuilles rouges et les fleurs d'or. C'est l'œuvre avec ses trois couleurs successives: c'est le magistère au noir, au blanc et au rouge qui fait germer et fleurir l'or. »

Les néophytes passent le premier voile après avoir donné au garde le mot sacré : אהיה אשר אהיה.

Le garde les instruit des mots de passe DW, Dn et DN (noms des constructeurs de la première arche) et du signe qui leur permettront de passer le second voile. Ce signe consiste à imiter le geste de Moïse lorsque, sur l'ordre de l'Eternel, ayant jeté sa baguette sur le sol, celle-ci se transforma aussitôt en serpent et, ayant saisi l'animal par la queue, ce dernier reprit sa forme originale: c'est la volatilisation du fixe immédiatement suivie de la fixation du volatil, et ce symbole biblique est tiré tout entier du livre d'Abraham le Juif.

Voici, selon Mackey, la signification morale du signe; le sens kabbalistique contenu dans les termes du savant Franc-Maçon n'échappera pas au lecteur : « De même que ces miracles ont été permis à Moïse pour prouver la divinité de sa mission qui consistait à retirer le peuple israélite des ténèbres de l'idolâtrie



<sup>(1)</sup> Eliphas Lévi, Philos Herm., Clef des Grands Mystères.

égyptienne et le ramener à la connaissance et au culte du vrai Dieu, de même ces signes communiqués au Royale-Arche sont les preuves évidentes de la réalité de sa mission qui consiste à se libérer de l'esclavage, de l'erreur et à retourner au culte de la divine Vérité. »

Par ce parallélisme établi entre la mission du législateur hébreu et celle du Royale-Arche, l'illustre F. Mackey affirme que le vrai maçon et le grand initié, Mosheh, pratiquent le même art et emploient les mêmes moyens: tous les deux séparent la lumière des ténèbres, ou blanchissent le Mercure après la putréfaction et trouvent la pierre de projection. Tous les deux recherchent la divine Vérité qui est le vrai Dieu dans toute la splendeur de sa création, c'est-àdire manifesté dans les trois mondes de la Kabbale.

Les néophytes se présentent devant le second voile. dont la couleur est violette, combinaison du bleu du premier voile avec le rouge écarlate du troisième; couleur synthétique de la gamme des teintes affectées par sa matière passant du blanc au rouge vif, le violet est équivalent à ce que les alchimistes nomment la plume de paon. Les postulants reçoivent les trois mots de passe et le signe qui leur permettront de passer le voile suivant. La triple parole est : שת חבוי et ארגירם, étrange association de personnages ayant vécu à des époques bien différentes; sans aucun doute les premiers ritualistes avaient désigné dans le principe les trois constructeurs de la seconde Arche emportée d'Egypte et devant laquelle officiait Aaron. Mais nous remarquons que les deux premiers noms שם et יפת et ont déjà été prononcés devant le second voile; comme



il était nécessaire de donner la triple parole aux trois derniers voiles (tout dans ce grade se fait par trois fois trois), on serait arrivé à posséder treize mots sacrés au lieu de onze qui forment l'arbre des séphirots. Dans quelques chapitres on ne répète pas les mots שם et יפת, mais, pour ne pas dépasser le nombre de l'Ensoph et des dix Séphirots, on a mutilé la triple Parole du Monde Archétype (voir Pl. III) et on ne prononce qu'un seul mot sacré, soit יהגלאן, soit יהגלאן. Du reste il n'est pas prudent de rechercher la valeur historique dans la Franc-Maçonnerie en général et dans le Rite d'York en particulier. Il n'est pas de preuve plus convaincante du but réellement philosophique de l'Ordre que le peu de souci que montrent les ritualistes de la vérité historique; pour adapter des symboles à l'enseignement des sciences abstraites, il a été absolument indispensable de les arranger de façon à présenter des analogies assez nettement définies pour rendre cet enseignement possible. Or cela ne pouvait se faire qu'en sacrifiant la vérité historique chaque fois que celle-ci s'opposait à la marche logique de l'enseignement secret. Du reste ces noms n'ont d'autre valeur que celle que la Kabbale leur attribue.

Il ne faut considérer en eux que le sens hiéroglyphique de leurs lettres. Prenons, par exemple, le mot phique de leurs lettres. Prenons, par exemple, le mot qui exprime les idées symbolisées par le groupe des trois récipiendaires attachés par une corde qui leur lie sept fois le corps:

L'unité relative « du ternaire i formé par la réunion des trois septénaires ———— est équivalente

au duodénaire (des opérations de l'œuvre) exprimé par la lettre sinale p -. Ces lettres, dont on additionne les principes (non les nombres) qu'ils représentent donnent (1+7+7+3+7+12=37) le nombre 37, dont les chiffres lus séparément expriment le triple (3) septénaire (7) représenté par les trois néophytes, - le produit de leur multiplication  $(3 \times 7 = 21)$ . Vingt et un est le symbole de l'œuvre parfait; et, additionnés théosophiquement (3+7=10), ces chiffres donnent le nombre Dix, symbole de l'alliance de l'Etre (1) et du Non-Etre (0), du Tout (1) et du Rien (0); 10, équivalent du signe hiéroglyphique o du Soleil et de l'Or, etc. Connaître ce nom, c'est posséder le secret de la pierre des philosophes. En effet, sur l'Arbre séphirothique des mots sacrés du grade, ארנירם occupe la place de Jesod, du Fondement; c'est la Pierre cubique, la Pierre angulaire, dont il est si souvent parlé en Maçonnerie, à tous les degrés et dans tous les systèmes.

(A suivre.)

Ed. Blitz, S: I:

# SUR L'SÉROSOME & LE PSYCHOLOME

Dans le numéro d'août dernier de l'Initiation, le D' Fugairon expose avec clarté le résumé d'un sien ouvrage en préparation, en lequel il cherche à définir, de par les données précises de la science moderne, la constitution de l'homme, et à fournir de la sorte



une base d'explication aux phénomènes occultes qui ont l'homme pour théâtre ou moyen.

Cette méthode, inaugurée par Louis Lucas, nous est trop chère pour que nous ne demandions pas au D' Fugairon la permission d'apporter notre modeste appoint à son travail et de préciser, par des considérations autres, certains points importants de sa note précitée.

Il n'est que trop vrai, beaucoup d'occultistes confondent l'aérosôme et psycholone, le corps astral et l'âme-astrale. L'erreur vient d'une fausse interprétation du ternaire corps, âme, esprit, ou, comme disent les spirites, corps, périsprit, esprit. Mais, ainsi que l'a magistralement démontré M. Barlet dans son étude sur le Zodiaque et les Génies planétaires, tout ternaire se résout forcément en quaternaire sur le plan réalisé où nous vivons. C'est ce que tous les occultistes qui savent ont compris, ainsi que le dit très justement Papus à la suite de l'article du D' Fugairon, en citant pour preuve ses propres travaux, ceux de Marius Fontanes et d'Amelineau, auxquels nous ajouterons ceux d'Eliphas Lévi. Une fois de plus, les investigations positives d'après les données de la science moderne confirment donc, en cet article du Dr Fugairon, les enseignements de la Science occulte.

Cependant, sachant par expérience combien les occultistes superficiels sont portés à rétablir cette confusion entre la matière (à l'état radiant) et la force, nous croyons devoir insister sur certaines définitions du D' Fugairon.

Ainsi, page 146 du numéro précité de l'Initiation,



il dit: « Chaque atome chimique possède ainsi une âme et un corps. L'âme, c'est la monade centrale; le corps, ce sont les monades groupées tout autour..... Dans chaque cellule, il y a une monade centrale spécialisée au point de vue des propriétés psychiques et dont les propriétés ont un degré de développement plus grand que celui de l'âme des atomes chimiques. Cette monade centrale est l'âme de la cellule. Les autres monades agrégées qui la constituent forment son corps en sarcosôme..... Je donne à l'ensemble des centres psychiques le nom de psycholone. »

Des gens peu instruits peuvent voir une contradiction en les lignes qui précèdent. D'une part, on vient dire en effet : l'âme est un centre de forces (et c'est précisément la définition que nous en avons donnée nousmême dans un ouvrage sur les Microbes de l'Astral, actuellement à l'impression); d'autre part, on lit : l'âme est une monade, c'est-à-dire un point matériel, bien matériel, quoique animé par une force, comme tout ce que nous montre la nature sensible.

Il n'y a aucune contradiction, nous semble-t-il, entre ces deux affirmations. L'âme est un centre de forces, c'est-à-dire qu'elle est essentiellement inatteingible à notre investigation expérimentale directe; mais, par analogie, nous pouvons dire que, de même que les forces qu'étudie la physique, elle agit en provoquant le mouvement de la matière : cellules, molécules, atomes, monades. Le lieu géométrique où se totalisent les sommes partielles de force vive contenue en chaque molécule de l'ensemble considéré, où sont appliquées toutes les forces potentielles de cet ensem-

ble, est aussi le lieu de manifestation de l'âme. Or la monade qui se trouve à ce point précis est l'organe immédiat de manifestation de l'âme, c'est le centre physique où s'exercent les efforts de toute l'énergie du système. De même, la monade-soleil peut être dite avec vérité, quoique d'une façon sigurée, l'âme du monde; au point de vue sensible, le soleil n'est qu'un amas de matière, comme les planètes qui gravitent autour de lui; mais cet amas matériel occupe le lieu géométrique où convergent toutes les énergies planétaires, qui s'irradient ensuite du centre sous forme de lumière, de chaleur, d'électricité, etc. Mais ce qui fait vivre le monde, ce n'est pas le soleil matériel, c'est la force qui meut la matière: mens agitat molem, et qui agit, invisible, des planètes au soleil, puis, radieuse et vivifiante, du soleil aux planètes (évolution et involution, polarisation négative et positive).

Ces considérations nous amènent à signaler l'importance d'un élément que le D<sup>r</sup> Fugairon semble avoir laissé un peu dans l'ombre; il dit, page 147:

- « L'homme se compose donc :
- « 1° Du sarcosôme (réunion du sarcosôme de toutes les cellules);
- « 2° De l'aérosôme, formé par la fusion des aérosômes de toutes les cellules;
- « 3° Du psycholone, ensemble des centres psychiques;
- « 4° De l'Ego, centre psychique qui constitue notre moi, qui est au-dessus de tous les centres formant le psycholone. »

Cette conception de la constitution de l'homme

est exacte si l'on considère l'homme abstrait, l'homme en soi; elle est incomplète si on l'étudie dans le milieu phénoménique de ses manifestations. Elle rend compte du jeu des forces entre les différents centres matériels d'un même homme, elle est muette à l'égard des relations entre un homme et le milieu ambiant.

Un homme peut être, en effet, considéré comme une simple cellule du Tout humain, ou du Tout terrestre, ou du Tout solaire, ou du Tout universel. Par rapport à l'ensemble en lequel on considère un homme cellule, le psycholone de cet homme n'est qu'un simple centre psychique qui doit s'unir à tous les. autres centres semblables pour former le psycholone général du tout considéré. Or, puisque l'homme en soi n'est que l'ensemble des cellules qui le composent (sarcosôme, aérosôme et psycholone), il ne peut normalement rien distraire des forces qui sont en lui pour s'unir au milieu ambiant; bien plus, il faut, pour qu'il lui soit possible de se développer, qu'il puise en ce milieu ambiant des forces que, du reste, il restituera plus tard (assimilation et désassimilation); et. tant que ces forces extérieures agissent dans l'homme. on doit les considérer comme distinctes : 1º du. milieu d'où elles viennent; 2º du milieu où elles s'exercent actuellement. C'est sur l'action de ces forces. externes qu'ont porté les expériences effectuées par le D' Baraduc et décrites dans son livre sur la Force vitale. Nous rangeant à la terminologie grecque adoptée par le Dr Fugairon, nous proposerions de donner à cette somme de forces externes momentanément localisées en l'homme le nom de : exergone (de 35.

indiquant l'extériorité, et de Épyov, travail), littéralement : puissance venue de l'extérieur ou agissant à l'extérieur, par opposition à énergie, puissance dans un système considéré, le mot exergone désignant un principe concret, et le terme énergie s'appliquant à une potentialité abstraite (1).

Au reste, si l'existence de l'exergone se peut déduire facilement de l'étude physique de l'homme, nous n'avons pas la prétention de faire croire à l'inwention d'une classification nouvelle; de tout temps, l'occultisme a connu la division septénaire de l'homme, qui est basée à la fois sur les faits, sur le raisonnement et sur la tradition; et nous ne croyons pas qu'on puisse expliquer complètement aucun des phénomènes humains sans le septénaire; notamment en ce qui concerne les phénomènes dits psychiques, l'intervention de l'exergone a certainement autant de poids que celle du psycholone, ainsi que nous espérons pouvoir le démontrer quelque jour par le compte rendu d'expériences actuellement en cours. Enfin la véritable réalisation du quaternaire que nous avons évoqué en commençant s'effectue par l'exergone et mon par l'Ego qui est le triple principe supérieur ou plan astro-physique en lequel nous vivons; le schéma suivant, inspiré par les travaux de Barlet et de Papus, justifiera cette affirmation.

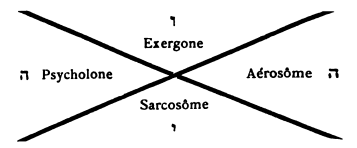
L'exergone (force intangible extérieure) est bien en effet l'opposé du corps matériel concret, et, entre eux





<sup>(1)</sup> Si nous avons bien compris l'enseignement des anciens, le principe qu'ils ont appelé enormon serait l'ensemble de l'exergone et du psycholone.

deux, le corps astral affirme sa double polarité active (psycholone) et passive (aérosôme).



Ainsi présenté, ce quaternaire permet d'établir la correspondance septénaire, comme on peut le voir au tableau ci-dessous:

| ATMA.  BUDDH I.  Supérieur  inférieur  KAMA  PRANA OU JIVA, spécialité | Ego                                 | Système  | spirituei<br>et<br>intellectuel |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----------|---------------------------------|
| KAMA Prana ou Jiva, spécialité. Linga Sharira Sthula Sharira (ou Rupa) | Psycholone.<br>Exergone<br>Aérosôme | Système  | psychique (1)                   |
| STHULA SHARIRA (OU RUPA)                                               | Sarcosôme.                          | Oystenie | somatique                       |

Le rayon manasique qui s'unit à Kama pour former le psycholone pourrait bien être considéré comme une force extérieure au quaternaire, sur lequel seul peuvent porter les études du physicien; mais on ne saurait le confondre avec l'exergone : 1° parce qu'il est intelligent, tandis que l'exergone n'est, dans notre conception, constitué que par les forces physiques aveugles (les idées qui nous viennent du dehors n'agis-

<sup>(1)</sup> En fait, le psycholone agit plus spécialement sur l'aérosôme, et l'exergone sur le sarcosôme; le premier est la force de l'âme et le second la force du corps, de même que *Buddhi* est la force de l'esprit.

sent que par induction sur notre psycholone et non, comme l'exergone, par action directe sur l'aérosôme ou le sarcosôme); 2° parce qu'il s'incarne une fois pour toutes, pendant la vie, en Kama, tandis que l'exergone, comme le psycholone proprement dit, l'aérosôme et le sarcosôme, se renouvelle constamment.

Mais, nous le répétons, cette étude des différentes parties de l'Ego est en dehors du domaine de la physique qui, du reste, a bien assez à faire d'étudier le quaternaire inférieur.

En terminant, nous nous permettons de relever deux légères erreurs, deux lapsus échappés au D'Fugairon:

- 1º L'aérosôme n'est lumineux que parce que ses molécules sont en vibration sous l'action d'une force quelconque; par elle-même, la matière (et l'aérosôme n'est pas autre chose) n'est ni lumineuse, ni chaude, ni électrisée, etc.; elle n'acquiert ces propriétés par rapport à nous que sous l'action d'une force qui lui imprime tel ou tel mouvement correspondant; la luminosité réelle du corps astral dépend des mouvements moléculaires de l'aérosôme sous l'influence du psycholone ou de l'exergone.
- 2° Le psycholone se renouvelle, puisqu'il est l'ensemble des centres dynamiques de molécules renouvelables; la personnalité se renouvelle également; ce qui ne se renouvelle pas, c'est le Manas inférieur uni à Kama et qui fait partie de l'Ego individuel; il importe de ne pas confondre l'individualité éternelle et la personnalité transitoire, le Soi et le Moi.



Mais ces remarques ne peuvent avoir de notre part qu'une valeur toute provisoire, puisque nous n'avons pas lu l'ouvrage important que veut bien nous promettre le D<sup>r</sup> Fugairon et qui contiendra les preuves de ses affirmations.

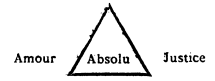
MARIUS DECRESPE.

## PHILOSOPHIE

### A QUOI SERT LA PHILOSOPHIE

Le signe visible de l'absolu, c'est 1. — Le signe invisible, c'est la conscience.

· Souverain bien ou la Vérité



«Je pense, donc je suis», a dit Descartes, au premier chapitre de la Méthode. — Si je pense, je possède la faculté d'établir des rapports, soit physiques, soit moraux.

De l'accord de ces rapports entre eux dépend le bien ou la loi absolue, soit dans l'ordre physique, soit dans l'ordre moral.

L'idée qui se présente tout d'abord, c'est la constatation de deux faits primordiaux, deux phénomènes: le premier, qu'il existe des choses en dehors de nous qui échappent à notre action directe: c'est le monde physique ou *matériel*; le second, qu'il existe des faits ou phénomènes en nous: c'est le *monde moral*.

Pour déterminer le monde physique dans ses rapports multiples, le point continué ou la ligne droite déterminée est la mesure la plus simple que nous ait donnée la nature. Parelle, on arrive à la découverte des sciences exactes, puisqu'on peut mesurer leur rapports.

La conscience, la ligne étroite, dérivant de l'Absolu, sert à déterminer le degré des sentiments humains.

Nous acquérons dans les deux ordres une mesure infaillible, le plus bel apanage de l'être pensant; c'est ce qui constitue l'intelligence et explique notre supériorité sur les animaux qui ont bien, eux aussi, une intelligence, mais que j'appellerai relative; c'est l'instinct qui les porte impérieusement vers la satisfaction de leurs besoins physiques.

Toute créature humaine possédant la vie, conséquemment des besoins physiques, par là se trouve assimilée, d'un côté, avec les animaux. — Notre nature est donc à la fois physique et morale. — Physique, puisque nous avons des besoins à satisfaire; morale, puisque nous avons des sentiments à exprimer.

Une nature parfaite sera donc celle dans laquelle se trouveront réunis ces deux phénomènes: satisfaction des besoins physiques, satisfaction des besoins moraux.

Le besoin, l'appétence, en un mot, répond directement à la loi physique qui est hors de nous, parce que





nos organes matériels, le monde extérieur la réclament, et à la loi morale qui est en nous, parce que nos sentiments nous y portent.

Le sentiment de la morale absolue, nous le puisons en nous-même, de la conscience: cet arbitre suprême de nos moindres actions, ce directeur intime, sans cesse en éveil, nous indiquant la marche à suivre dans la vie; et sa consécration se trouve dans le libre arbitre sans lequel l'homme obéirait à des lois fatales, devenu le jouet des passions les plus contradictoires.

Le sentiment est bon ou mauvais, selon que nous l'avons bien ou mal mesuré à notre conscience. Quand il y a équilibre constant ou harmonie dans nos sentiments, nous arrivons à la perfection relative par rapport à l'absolu, Dieu. — Lorsqu'il n'y a pas harmonie, il y a discord; et cela explique le jeu des passions ou les divers courants qui nous entraînent souvent, nonobstant les appels non entendus de la conscience, où il n'est pas convenable de se rendre, par rapport à à la raison pure. D'où il suit que l'homme est une créature responsable de ses actes et pouvant, à sa volonté, se diriger sur le bien ou sur le mal.

Quoique nous puisions nos sentiments en nousmême, nous avons une tendance impérieuse qui nous porte à les exprimer au dehors. — C'est la loi d'expansion de la nature, la force motrice par excellence, l'attraction universelle qui se nomme gravitation dans l'ordre physique et l'amour dans l'ordre moral.

Par cette merveilleuse tendance, écho éloigné de la nature divine que la conscience nous révèle cette lumière qui éclaire tout homme venant au monde,

selon l'apôtre, nous sommes en rapports constants avec l'absolu, et par cela même perfectibles et susceptibles de progrès.

Le progrès est donc d'essence divine. C'est l'échelle mystique de Jacob nous représentant l'homme luttant sans cesse, depuis les temps les plus reculés, afin d'arriver à l'Idéal, c'est-à-dire à la reproduction dans les faits humains du grand dessein harmonique de la nature.

En effet, dans l'ordre physique, tout s'étant transformé et se transformant et se perfectionnant sans cesse, il doit en être de même dans l'ordre moral. D'où la conséquence qu'un homme de progrès est le plus beau titre qui puisse être décerné à une créature humaine, et que c'est une aberration, un discord épouvantable que de vouloir entraver l'œuvre de Dieu sur la Terre.

D'où il résulte que la société, dans les conditions rationnelles, agglomération d'individualités réunies en faisceaux, n'est donc que l'édifice moral, ou la cité de Dieu par excellence, dont les parties harmoniques constituées doivent se mouler à l'instar sur des œuvres grandioses qui nous sont présentées, dans l'ordre physique, par le grand architecte de l'univers.

Cette idée bien comprise, on peut et on doit faire dériver tous les rapports sociaux de cette vérité absolue; et le plus ou le moins de perfection, dans son application, explique la qualité des rapports sociaux entre eux. De cette recherche est née la Sociologie.

Appliquée avec la règle absolue de la justice, sanctifiée par l'Amour, cette attraction morale, portée à sa plus

haute puissance, enfante les actions sublimes, la vertu.

Par cette règle de conduite, les hommes seront amenés insensiblement et sûrement à perfectionner de plus en plus leurs rapports entre eux, à se dégager de préjugés barbares, de la guerre par exemple.

D'irrationnels dans leurs concepts, trop souvent hélas! d'injustes, conséquemment, qu'ils apparaissent en bien des cas, les hommes deviendront soumis à la loi d'amour, plus équitables entre eux.

L'homme ne sera plus « le loup de l'homme » selon la définition si saisissante de Hobbes, mais son véritable frère en Dieu. — C'est la loi de l'Evangile; pourquoi ne l'appliquons-nous pas?

Des rapports sociaux découle naturellement l'économie politique, science parfaitement dénommée, puisque de la parfaite économie, en politique, découle le bien-être de tous, des masses sociétaires.

Or, en économie politique, on expérimente sur des unités humaines, au lieu d'expérimenter sur des chiffres, comme en mathématiques pures. Néanmoins, nonobstant un ordre d'idées différent, on arrive à un résultat semblable au moyen de la puissance des nombres, idée sublime de Pythagore qu'on ne saurait trop méditer.

En effet, en mathématiques, que produirez-vous avec des unités isolées? Absolument rien.—Assemblez ces unités, combinez-les, et vous arriverez à résoudre les problèmes les plus ardus du calcul. Ceci est d'une évidence qui n'est pas sujette à démonstration, tant elle est manifeste. Eh bien! que ne fait-on de même en économie sociale?

L'unité, c'est l'égoïsme de chacun, l'éparpillement des forces au grand détriment de la masse entière; c'est la concurrence intelligente qui tue, au lieu de l'épanouissement collectif du corps social tout entier. Par ces unités groupées, au contraire, vous arrivez à des combinaisons multiples qui toutes s'aident mutuellement, sans entraver pour cela le jeu régulier de l'individualité humaine. Annihiler, comme certaines écoles philosophiques le préconisent, la liberté de l'individu au profit exclusif d'une collectivité quelconque, c'est outrepasser la loi naturelle du progrès, c'est pencher vers la tyrannie du nombre, qu'il ne faut pas confondre avec l'harmonie sociale.

Ceci établi, faites des nombres sociaux, des intérêts groupés par l'affinité des intérêts, au lieu de cette froide individualité, la base actuelle des sociétés modernes, et vous accomplirez sans secousse, naturellement, harmoniquement, les vues de la Providence.

La Bible l'a enseigné, il y a déjà bien longtemps: il n'est pas bon que l'homme soit seul. Cette idée d'une haute portée philosophique doit s'entendre non seulement de l'équilibre de la créature, comme espèce, qui sent le besoin de se reproduire, asin d'accomplir l'acte religieux assurant l'accomplissement des vues divines dans, l'avenir, mais encore de son état, comme être sociable appelé à vivre au milieu de ses semblables. De là dérivent les rapports de société, les contrats des unités sociales entre elles. Ces contrats librement consentis doivent être loyalement exécutés de la part de chacun de ses membres sous peine de voir des inégalités monstrueuses surgir



d'une situation créée tout d'abord pour les éviter. A côté des droits de chacun il y a pareillement les devoirs de chacun. Droits et devoirs sont corrélatifs, les uns aux autres. Malheureusement cette idée qui sanctionne l'harmonie des rapports sociaux a été tellement obscurcie de tout temps par des motifs intéressés, qu'il n'est pas d'homme qui trop souvent ne se fasse une idée différente de ses droits et de ses devoirs en ce monde. Une lacune importante à combler serait de présenter un cours d'économie politique au point de vue des droits et des devoirs de l'homme en société; de déterminer en vertu des mêmes principes et des recherches la meilleure forme de gouvernement, celle qui s'adopte le mieux aux règles de l'absolu, de la justice, partant de cette idée que, les hommes étant frères, tout texte de loi quelconque doit, pour être viable, s'appuyer, contenir en substance le principe de la fraternité dont on parle tant de nos jours et que l'on pratique si peu. Pourquoi? surtout parce que cette sublime devise a été mal présentée aux peuples assoiffés de liberté et laissant dans l'ombre les autres termes de la devise.

Lisez sur les murs de nos édifices. Partout vous y voyez sigurer ces mots: Liberté, Égalité, Fraternité. J'en demande bien pardon à mes contemporains, mais cette devise est fautive, et ne peut et n'a pu que produire des effets très imparfaits, présentée de cette manière.

Selon mon humble avis, et n'en déplaise à mes grands initiateurs de 89, il eût fallu présenter cette devise d'autre sorte, comme suit :

Fraternité, Égalité, Liberté. Et en voici la raison: Si l'on admet que les hommes sont frères, les uns l'admettent, je suis de ce nombre; d'autres ne l'admettent pas et sont les défenseurs acharnés des castes d'où dérivent les privilèges. Ne comptons pas avec les idées modernes.

Poursuivons. Si les hommes sont frères, ils doivent être égaux entre eux, de par le droit divin; donc l'Égalité dérive nécessairement de la Fraternité, logiquement parlant. Puis, si les hommes sont égaux entre eux, l'homme égal de son frère ne saurait être entravé, lésé dans la manifestation de sa liberté native.

Tout au plus, pour le bon ordre social, est-il nécessaire, dans l'établissement du pacte social inhérent à tout gouvernement quel qu'il soit, de limiter dans une certaine mesure, pour l'intérêt général de la communauté, l'expansion de son droit primitif d'homme libre; mais cette mesure doit être aussi minime que possible. On peut, avons-nous dit, atténuer ce droit à la condition expresse de ne pas l'entraver outre mesure.

C'est la pierre d'achoppement de tout gouvernement, et seule la Fraternité peut nous éclairer à cet égard en fixant pour base de son action, et sans l'enfreindre, le principe. Ne faites pas à autrui ce que vous ne voudriez pas qui vous fût fait.

Cette loi ne date pas d'hier, puisqu'elle remonte aux temps védiques, est passée dans le code du premier Manou (époque brahmanique), a été reprise plus tard par le Bouddhisme, ensuite par Confucius, puis enfin



par le Christ qui a présenté à l'humanité la synthèse universelle de la loi d'amour appuyée sur la Fraternité.

Appliquée à l'ordre social, cette loi a fourni comme éléments la triade suivante accompagnée de ses divisions principales:

De l'amour dérivent les sentiments tendres :

1° La maternité, la paternité, la fraternité (d'où par corollaire l'égalité et la liberté).

2º Puis la religion, la foi, la charité, la piété, la pitié, la bienveillance, l'amitié, la douceur, la mansuétude, l'humilité.

De la justice dérive le droit ou l'équité, et du droit le devoir.

Du souverain bien dérivent : la vérité, la beauté, la vertu, l'honneur, l'Idéal, le courage, l'héroïsme, la pureté, la force morale qui a pour instrument le libre arbitre.

Au sommet des facultés se trouve placée l'Intelligence éclairant la raison. Et qu'est-ce que l'Intelligence, c'est l'électricité de Dieu mise en contact avec l'homme. En effet, Manou, que je reproduis textuellement, n'a-t-il pas dit:

> Rien n'a pu se créer que par l'intelligence, Et le monde est son œil où luit la Providence.

Deux questions se présentent maitenant à l'esprit questions méritant d'être étudiées.

Qu'est-ce que la philosophie ? A quoi sert la philosophie ?

Ces sujets d'un intérêt capital, souvent débattus, ont





besoin d'être élucidés, pas autant que je le voudrais, la place me manquant. Je me contenterai donc pour aujourd'hui d'une simple esquisse.

La philosophie est l'étude de l'idéal, de l'absolu, de la raison pure, de la vérité.

A quoi peut et doit servir la philosophie ? A apprendre à l'homme à se connaître intimement, à analyser ses sentiments, d'après une règle invariable qui lui serve de boussole, au milieu des passions multiples qui viennent l'assaillir. De telle façon qu'il puisse se gouverner en pleine liberté en ayant pour guide la recherche de l'absolu ou la raison qu'il puisse distinguer ce qu'il est bon, ce qu'il est bien de faire ou de ne pas faire, par rapport à lui-même d'abord, et ensuite par rapport à ses semblables.

Ceci établi, il est facile de comprendre que plus l'homme se sera rapproché du bien, du beau, du vrai, par la pensée, plus il sera disposé à faire rayonner autour de lui les conséquences divines de cette pensée; en un mot à appliquer les principes dans l'ordre social auquel il appartient, plus il sera en harmonie avec la loi divine. Ce sera, si l'on veut, l'impératif catégorique de Kant.

Toute action humaine provient forcément, qu'elle soit le produit de la raison ou du sentiment, d'une loi primordiale qu'il s'est donnée ou qu'on lui a donnée pour guide. Cette action sera bonne ou mauvaise, selon qu'elle découlera d'un bon ou d'un mauvais principe, c'est-à-dire se rapprochera ou s'éloignera, sera la conséquence plus ou moins rationnelle du fait divin de l'absolu.



Ce fait, il doit toujours être présent dans sa pensée, au moment de l'accomplissement d'un acte.

Cela explique les bons raisonnements et les mauvais raisonnements, les bons sentiment et les mauvais sentiments et conséquemment la bonne philosophie, image rationnelle du bien, du beau et du vrai, et la mauvaise philosophie, image ou la déviation d'un principe mal compris, mal défini.

On le voit, la philosophie sert à quelque chose, puisque, en vertu de son essence même, elle peut, selon que l'homme s'écarte de la loi divine, immuable, ou s'y tient, le conduire à la pureté, au beau, au bien, par rapport à lui-même et à la droiture, à l'équité vis-à-vis des autres.

Puisqu'il peut en outre y avoir différentes manières d'expliquer, d'entendre l'absolu, en raison de la fragilité de la raison humaine, lorsqu'elle n'est pas aidée par la voie intime de la conscience, il ne faut pas s'étonner si les rapports des hommes entre eux diffèrent, sont plus ou moins harmonieux, selon le degré d'avancement de leur intelligence et de leur moralité.

Partant souvent de principes opposés, les sociétés divergeront entre elles. Telle philosophie conduira nécessairement les membres d'une communauté sociale vers la doctrine qu'on est convenu d'appeler matérialiste; telle autre, par contre, partant du pôle opposé, se dirigera vers la doctrine spiritualiste.

Matière, Esprit, ces deux vocables ont été de tout temps le champ d'expérience de la pensée où, comme dans une arène ouverte, les plus grandes intelligences





se sont jusqu'à nos jours évertuées à résoudre le grave problème de notre destinée présente et future. — Seule la raison de l'homme étant appelée à se prononcer dans le débat toujours ouvert et jamais épuisé, il est à croire que notre nature finie et limitée ne connaîtra jamais l'infini et ses splendeurs. La sagesse supérieure de l'incréé a dû en décider ainsi, afin de nous épargner sur le globe, avec la connaissance de ce que nous avons dû être, la raison justifiée peut-être de notre existence ici-bas, et si misérable parfois.

En somme, l'homme étant éminemment perfectible, qu'il lui suffise d'écarter de sa pensée tout ce qui touche à l'inconnaissable, de s'arrêter là où les ténèbres se font dans son esprit. Son rôle sur la terre est encore assez brillant; sa tâche est assez noble, pour qu'il se décide à abandonner la poursuite d'un rêve irréalisable.

L'homme, par la pensée, ne s'est-il pas élevé jusqu'à son créateur? Cette sublime conception doit lui suffire.

En somme, l'Idéal, la perfection absolue, tel est le pôle vers lequel l'homme doit être attiré, soit pris individuellement, soit considéré comme agrégat, en corps de nation ou groupe social. C'est le problème à résoudre pour chaque société.

S'il en est ainsi, quelle est la meilleure manière de dégager l'absolu, de le présenter aux hommes comme règle de conduite?

De la façon dont ce problème sera résolu dépendra le plus ou le moins de perfection des sociétés, la plus ou la moins grande somme d'harmonie susceptible de régner entre les membres qui les composent, dépendra



enfin la stabilité, l'ordre dans le corps social, attendu que la vie sociale n'est que le reflet des principes sur lesquels elle s'appuie.

Puisque la philosophie a une portée aussi considérable, il serait puéril de la dédaigner, il est au contraire utile d'en définir les termes pratiques essentiels; il est important d'étudier de quelle manière les hommes en général l'ont comprise jusqu'ici, au point de vue de son application aux règles usuelles de la vie sociale. N'est-il pas douteux, en effet, que des prémisses présentées dans l'exposé de quelque philosophie que ce soit, devra sortir des conséquences qui s'imposeront logiquement à la direction des faits humains?

Cabanis a dit: « Le cerveau secrète la pensée comme le foie secrète la bile », ce qui revient à émettre l'idée que la matière pense par elle-même, et que la pensée n'est que l'une des propriétés de la matière. Dès lors il existera deux sortes de matières: une matière qui pense, et une matière qui ne pense pas. Admettre une semblable proposition peut paraître audacieux à plus d'un titre; une proposition contraire paraissant l'annihiler par cet ancien aphorisme: Mens agitat molem. Cet aphorisme de Lucrèce réputé matérialiste cependant diffère essentiellement de la définition de Cabanis. Beaucoup de spiritualistes seraient heureux d'en avoir conçu l'idée.

Répondant à Cabanis, on peut lui objecter ceci: S'il est vrai que l'électrité, avant de se dégager, ait besoin de certaines conditions qui se rencontrent dans la pile de Volta, par exemple dans les nuages lorsque la chaleur est intense, pourquoi ne pas accorder au



principe de vie qui nous anime, sorte d'électricité qui nous est inconnue, à l'âme immatérielle, en un mot, les mêmes conditions qu'à ce que j'appellerai l'âme matérielle du globe terrestre, l'électricité?

Avant la production du phénomème d'où surgit la foudre, l'électricité existe-t-elle? Evidemment oui; à l'état latent, je le veux bien, mais l'électricité existait avant la production du phénomène, en tant que force emmagasinée; elle préexistera encore après.

Pour ce que l'on est convenu d'appeler l'âme, entité métaphysique spirituelle, exprimant ce je ne sais quoi qui est la vie, quoi de plus rationnel que pour se manifester elle ait besoin, de même que l'électricité, de certaines conditions: d'une boîte osseuse, par exemple, contenant le cerveau, disposé de cette façon qu'il a plu au grand architecte de l'univers de le faire? A l'état normal du cerveau, l'âme se manifeste dans toute sa plénitude; dans les conditions anormales des lobes du cerveau, produisant la folie, par exemple, l'âme, ne trouvant plus son support en état sain, naturel, perdra dans ce cas sa liberté d'action rationnelle. En outre, il pourra se faire, étant donné un état de paralysie du cerveau, qu'entièrement oblitérée, de même que l'électricité, l'âme n'existe plus qu'à l'état latent, qu'elle sommeille, pour céder le pas aux seuls instincts animaux de la créature.

Mens sana in corpore sano. Cet adage antique ne fait que confirmer l'explication ci-dessus exposée.

Et puis, si vous admettez Dieu, une puissance créatrice hors de nous, laquelle nous étreint de toutes parts par l'infini et nous a doué d'une parcelle d'émanation spirituelle procédant d'elle, dénommée par l'homme l'intelligence, la raison, l'esprit, vous refusez à cette émanation sublime, l'âme spirituelle, une action distincte de la matière, pour la confondre en elle, au nom d'une union mystérieuse, mystique, d'un panthéisme irresponsable! Bien plus, vous lui refusez l'immortalité, que vous accordez libéralement à la matièreinerte! Cela confond. Une chose inerte, une pierre, par exemple, au nom du principe que « rien ne se crée, rien ne se perd », aurait en elle la propriété de se transformer, sans jamais disparaître dans l'espace et dans le temps, et vous refuserez les mêmes conditions à l'esprit, à l'instrument que fait agir la matière inerte!

Ceux qui pensent ainsi devraient méditer ces paroles de Manou, le premier législateur de l'Inde antique:

Rien n'a pu se créer que par l'intelligence, Et le monde est son œil où luit la Providence,

L'Esprit, la Vie, en un mot, et la matière coexistent et coexisteront de toute éternité. Dans quelles conditions? Nous l'ignorons et l'ignorerons sans doute toujours.

Qu'il nous suffise de nous élever jusqu'à Dieu, d'être digne de lui, puisqu'il nous a créé; et c'est assez pour l'homme sur cette terre.

Où la raison cesse d'avoir son empire, là doit cesser la philosophie.

Qu'est-ce que le mal? La déviation du bien, de l'harmonie; le discord des lois providentielles. Dua-lisme existant depuis la création, le bien et le mal

offrent le caractère d'un combat entre la satisfaction des appétits matériels, commandés par les sens, et les lois morales dictées par la conscience, par la raison pure, l'idéal, l'absolu.

Ce qui explique le libre arbitre.

Si, comme les animaux, nous n'avions que des sens à satisfaire, l'instinct y pourvoirait seul; mais, notre nature morale réclamant d'autres satisfactions, il y a donc, de ce moment, lutte entre ces deux facultés: faculté du sentiment, faculté de la raison pure, d'où naissent le Bien et le Mal.

De la conception du Bien est sortie la notion du devoir à accomplir, en regard du droit que nous confère notre qualité d'homme dans nos rapports avec nos semblables. C'est pour avoir méconnu la juste coexistence de ces deux termes, que le droit s'arroge de plus en plus dans nos sociétés modernes une place prépondérante, au détriment du devoir, son correctif, lorsque le premier outrepasse ses limites naturelles.

Le devoir accompli librement conduit à la vertu, lorsque la lutte entre le bien et le mal outrepasse les conditions ordinaires par une tension extraordinaire des sentiments affectifs produite par l'amour, qui se diversifie de tant de façons différentes!

Il peut y avoir devoir accompli sans la vertu, mais la vertu ne saurait exister sans devoir accompli et, qui plus est, sans sacrifice, la plus noble condition du libre arbitre, qui nous permet de choisir l'idéal du devoir (le sacrifice), par l'abandon spontané d'une partie de nos droits naturels. Par là, nous goûtons la jouissance plus pure de la loi absolue, du bien, du





beau, du vrai, sanctionnée par le dévouement. Par le sacrifice, la nature humaine laisse bien loin derrière elle les instincts. Cette faculté l'élève jusqu'à Dieu, en la dégageant de ses liens corporels, pour la revêtir de l'auréole de l'absolu. Les matérialistes n'arriveront jamais à la religion du sacrifice, parce que, soumis tout entiers aux sensations physiques, pour eux seules légitimes, le sacrifice pour eux n'a point sa raison d'être.

En effet, instinct, sensation, correspondent à une satisfaction égoïste, personnelle, et cette religion, car c'en est une, ne saurait avoir rien de commun avec la religion du sacrifice que nous venons de définir: le spiritualisme, en un mot.

Dans le matérialisme, la nature étant présentée comme le facteur unique, irresponsable et fatal de l'action, l'homme livré à ses instincts sensitifs, jouet de ses propres passions qui le commandent impérieusement, peut s'arrêter parfois dans la poursuite du désir, mais alors il n'y est incité que par l'intérêt, la crainte du châtiment, s'il blesse la loi sociale, jamais par le devoir.

Il faut savoir s'écouter penser. Etudiez cette idée, elle est féconde en résultats pratiques et démontrera à tout observateur de bonne foi et sans préjugés de secte religieuse, d'école politique et sociale, à quoi peut servir la philosophie. Scrutez avec sincérité votre conscience, et, à la suite de quelque acte que ce soit, elle vous criera, plus sûrement que les plus beaux raisonnements philosophiques, le plan à suivre dans la vie.

En s'étudiant penser, l'homme reconnaît qu'il existe en lui une certaine chose partant du cerveau: la raison; une certaine autre chose dérivant du cœur: le sentiment. — Nous avons donc à notre disposition deux instruments d'appréciation: ce qui dérive de la raison, les facultés; ce qui dérive du cœur, les sentiments. — La vertu est la réunion complète, harmonique, de la raison et du sentiment; c'est le devoir élevé à la plus haute puissance, accompagné de sacrifice. Le devoir peut se passer du sacrifice; la vertu, non. Le devoir est une religion.

Pour résumer ces quelques appréciations philosophiques, sans autre but que d'en préciser les côtés les plus saillants, de les mettre en lumière, au point de vue pratique dans le cours de la vie de l'homme si mouvementée, j'ajouterai: *Matière*, *Esprit* sont deux pôles opposés conduisant à deux ordres différents dans les rapports sociaux de l'homme.

L'hommea-t-il choisi le matérialisme comme principe d'action, il y aura pour lui, par voie de conséquence, abaissement de sa personnalité qui le fera déchoir, le plongeant de plus en plus, par une pente insensible et satale, dans les bas-fonds vaseux de l'iniquité.

L'homme a-t-il choisi le spiritualisme comme principe d'action, il y aura pour lui, par voie de conséquence, relèvement progressif de sa nature morale, tendance irrésistible vers le beau, le bien, l'absolu, la vérité. Il se recherchera en Dieu, en un mot.

A l'homme de choisir sa route ici-bas. S'il veut déchoir, qu'il s'adresse à la matière et il descendra de pente en pente, jusqu'à l'animalité.



S'il veut au contraire mériter le nom d'homme, de créature pensante et digne de ce nom, qu'il s'attache sans cesse au perfectionnement de sa nature spirituelle.

Du point de vue de la matière, ou du point de vue de l'esprit dérivent tous les systèmes philosophiques élaborés depuis les temps les plus reculés jusqu'à nos jours. Il ne saurait y en avoir d'autres; et, selon que les hommes pris isolément ou par groupes sociaux auront étayé leur loi morale sur l'un ou l'autre de ces systèmes, la loi d'amour, c'est-à-dire la justice, ou la loi de la force brutale, c'est-à-dire le désir de la justice, de l'équité, l'homme, dans ses rapports avec ses semblables, rencontrera soit l'harmonie, la concorde, la paix, ou bien le discord, la guerre de classe à classe, de gouvernement à gouvernement, de nation à nation.

J'en ai fini avec ma démonstration. C'est au lecteur à juger de leur plus ou moins d'opportunité.

Alfred Le Dain.

Chausseroy, le 20 août 1895.





### PARTIE LITTÉRAIRE

### LA TERRE DES AIEUX

Sous le ciel flamboyant où blanchissent les nues, Depuis les bords du Rhin jusqu'aux océans bleus, Depuis la Cornouaille et ses falaises nues, Jusqu'aux monts espagnols, jusqu'aux Alpes chenues, S'étend le grand Pays, — la Terre des Aïeux.

C'est pour ce beau pays du chêne et du platane Que les durs grenadiers du grand Napoléon, Ayant franchi l'Europe avec leur marche crâne, Mouraient à Mont-Saint-Jean, à Leipsick, à Sézanne, Aucri de : «Rendez-vous», répondant toujours : Non!

C'est pour lui que mouraient les soldats de Jemmapes, Ces fiers républicains qui dressaient leur drapeau Contre les empereurs, les rois et les satrapes Et qui portaient au monde, étapes par étapes, Ce cri de liberté qui fait frémir la peau.



C'est pour lui que Salzbach vit succomber Turenne, Que Villars vit son sang couler à Malplaquet, Que Guise combattit aux champs de la Lorraine, Et que Gaston de Foix rendit l'âme à Ravenne, Et que Bayard tomba sous un coup de mousquet.

C'est pour lui qu'à Paris la vaillante Pucelle, Transpercée, arracha la flèche de ses mains, Pour lui qu elle chassa les Anglais devant elle, Que, livrée au bûcher dont la flamme étincelle, Sa cendre fut jetée au vent des grands chemins.

C'est pour ce beau pays que notre Empereur Charle Vainquit les Musulmans et dompta les Saxons, Sauva la douce France et le royaume d'Arle, Pour lui qu'est mort Roland dont le trouvère parle Dans la vieille épopée et vingt autres chansons.

C'est pour lui — toujours lui — qu'aux champs cata-Nos pères ont vaincu les hordes d'Attila, [launiques Que Vercingétorix ligua cent républiques Pour secouer le joug des Romains tyranniques Et mourut dans les fers où César l'étrangla!

Or, dès les temps confus où les premiers Arvernes

— Trente mille ans avant le pieux Jésus-Christ —

Luttaient contre les ours du fond de leurs cavernes

Afin de conquérir pour nous, peuples modernes,

La domination de l'homme et de l'esprit,

Et depuis, et pendant la longue descendance, Que cent siècles et plus virent naître après eux, Sur ce sol qu'ils ont fait un trésor d'abondance, Tous ces hommes luttant pour leur indépendance Inondaient de leur sang la Terre des Aïeux.

Et tandis qu'ils tombaient sous leurs puissantes armes Presque toujours vainqueurs et toujours glorieux, Les épouses, les sœurs et les mères en larmes, Se tordant de douleur et s'affolant d'alarmes, Arrosaient de leurs pleurs la Terre des Aïeux.

Et, dans les temps de paix et de gaîté sereine, Les laboureurs courbés sur la charrue aux bœufs, Ceux qui sous le soleil et dans la chaude haleine Ramassaient de leurs faulx les épis de la plaine, Baignaient de leur sueur la Terre des Aïeux.

Et, quand la mort venait, prématurée ou lente, Ceux dont quelque parent avait fermé les yeux, Que les femmes pleuraient avec leur voix dolente Et dont on enterrait la forme pantelante, Nourrissaient de leur chair la Terre des Aïeux!

Or, depuis ce long temps, les pleurs, le sang qui brûle, Les cendres, les sueurs et la chair et les os Ont formé cet humus où la sève circule, Et chaque brin de terre, et chaque molécule Sont nourris et gonflés d'un ferment de héros! O Français, si ton cœur sait honorer tes pères, Si tu sais aimer ceux à qui tu dois le jour, Tu tiens là sous tes pas tout ce que tu vénères, Les cerveaux des penseurs, les entrailles des mères, Les cœurs des jeunes gens tout palpitants d'amour.

Ils sont dans les moissons des vastes échappées...

— Jette-toi, roule-toi, dans un élan fougueux,
Sur ces plaines, de sang et de larmes trempées,
Embrasse les sillons avec tes mains crispées
Et mords de tes baisers la Terre des Aïeux!

Et si l'ennemi vient pour envahir tes hâvres, Tes villes, tes coteaux, tes plaines et tes bois, Redis-toi longuement, dans ton cœur que tu nâvres, Qu'il va fouler aux pieds des milliards de cadavres, Ce que ces morts ont fait et ce que tu leur dois.

Alors, cours arrêter cette armée insolente, Forme de tout ton corps un rempart valeureux, Repousse l'étranger d'une main violente Ou tombe, s'il le faut, la poitrine sanglante, Et féconde à ton tour la Terre des Aïeux!

GASTON ARMELIN.

## GROUPE & NDÉPENDANT

D'ÉTUDES ÉSOTÉRIQUES

QUARTIER GÉNERAL. — Le Comité directeur a décidé de récompenser d'une façon toute spéciale le travail assidu d'un des officiers du Groupe et a pris à cet effet la décision suivante:

A dater de l'exercice 1895-1896, il est créé au Groupe un poste de directeur adjoint chargé de suppléer le Président chaque fois que cela deviendra nécessaire.

M. Paul Sédir, docteur en kabbale, membre du Suprême Conseil de l'Ordre martiniste et du Suprême Conseil de l'Ordre kabbalistique de la Rose-Croix, est nommée directeur adjoint du Groupe jusqu'à nouvel ordre.

> Pour le Conseil directeur : Le Président du Groupe, Papus.

Le mois prochain, nous publierons le programme des travaux du Groupe pour l'exercice 1895-96.

La Branche la Parfaite Justice, à l'occasion de la clôture de ses travaux, avait organisé un concours sur les questions suivantes:

1º Anatomie et physiologie;

2º Le corps astral;

3º Un sujet laissé au choix de l'étudiant.

Après la proclamation du résultat, l'ordre du jour suivant a été adopté:

1º Renouvellement du bureau;

2º Réception des nouveaux adhérents;

3º Dispositions à prendre pour les études pratiques occultes.

### l'ÉVEIL

Vous ne vous étonnerez pas en apprenant que, depuis l'instant de ma mort, je n'ai point aperçu les portes du Ciel. Mais je suis si pleinement heureuse dans mon séjour actuel que je ne regrette nullement de n'avoir pas trouvé ce que j'espérais sur terre. Lorsque je me réveillai, je crus être encore sur la terre, dans une contrée inconnue; j'attendais votre père et vous; l'air était doux, et les passants portaient le bonheur sur leur figure; je me dis: « Il ne faut pas que je reste oisive »; et il me sembla coudre dans des vêtements. Je me souvins tout d'un

coup que ce jour-là était dimanche, et je m'enquis de l'église. Celui à qui je fis cette demande sourit et me répondit amicalement: « Voici l'église : ce monde est le temple naturel où nous prions le Père. » A ces paroles, il me sembla recevoir une commotion intérieure, et j'entendis des voix crier : « Gloire au Seigneur, au Roi éternel! » En un instant, je connus que j'étais morte, et environnée d'esprits qui ne m'effrayaient point. Je me prosternai, et je récitai l'oraison dominicale. Toutes mes idées antérieures étaient renversées; j'étais stupéfaite de posséder un corps que je croyais avoir laissé dans la tombe. Mon amie me répondit: « Oui, ton corps physique est au tombeau; celui que tu as maintenant est un organisme tout différent. » Le souvenir de ma vie précédente me revint alors, et je ne fus que plus émerveillée de tout ce que j'apercevais alors. « Je croyais que nous avions des ailes dans le ciel », dis-je; mon amie pour toute réponse me prit par la main et je vis aussitôt votre père causant avec un vieillard; mais je ne pus lui parler.

Je croyais toujours être au ciel, je cherchai le chant des psaumes et le son des harpes, et les bienheureux vêtus de blanc; alors une voix intérieure me répondit: « La robe blanche, celle à laquelle tu as travaillé tout à l'heure, elle est actuellement terminée: les psaumes, c'est le « Pater » dont les paroles sont une musique délicieuse pour Mon oreille, et Mon trône est dans ton cœur. » Mon entendement s'ouvrit alors et la paix profonde descendit en moi. Il m'est impossible de vous décrire tous les horizons qui me furent ouverts; je répétais: « Parle, Seigneur, ton serviteur t'écoute », et la voix continuait ses admirables leçons.

Cette vie vous paraît peut-être bien semblable à la vie terrestre; il n'en est rien cependant. Il me semble, lorsque je compare les hommes d'ici aux hommes de la terre, que les cadavres sont ces derniers. Les plus élevés et les meilleurs d'ici se vouent presque entièrement à la consolation des affligés, — car il en est qui souffrent parmi nous d'une façon terrible.

(Traduit de Ich Erwachte.)

## Le Parlement des Religions de 1900

Nous lisons dans le numéro de l'*Eclair* du 9 septembre 1895 l'article suivant qui intéressera vivement nos lecteurs, nous en sommes persuadé:

Le monde religieux s'attache à un vaste projet qui présente pour les croyants, les philosophes et les savants, un intérêt considérable. Il s'agit d'organiser à Paris pour 1900 un « Congrès universel des religions » à l'exemple du parlement des religions qui fut tenu à Chicago en 1893.

Les principes en étaient posés l'autre jour, dans la Revue de Paris, en un article dont nos confrères se sont entretenus. Le projet a donné lieu à de nombreux commentaires, il a soulevé de regrettables confusions. Nous avons pensé qu'il était intéressant d'en préciser les termes.

Un groupe de jeunes prêtres français — à qui la fréquentation simultanée de l'Institut catholique et de la Sorbonne littéraire et scientifique a donné, avec de solides études, un esprit de large tolérance — a pris l'initiative de donner à Paris ce congrès universel des religions. — C'est l'abbé Félix Klein, professeur à l'Institut catholique, l'auteur connu de « Tendances nouvelles en religion et en littérature », l'abbé Joinniot, vicaire général à Meaux; l'abbé Pierre Vignot, maître de conférences à l'école Fénelon; l'abbé Charbonnel, celui qui posait récemment les grandes lignes de ce projet dont il est l'un des plus ardents propagandistes.

#### CHEZ LE PROMOTEUR

C'est à l'abbé Charbonnel que nous sommes allé demander ce que devait être exactement le Congrès universel des religions.

← C'est très simple. Nous sommes quelques-uns, nous dit-il, qui voulons reprendre la tradition évangélique et démocratique, qui voulons aller au peuple, qui



estimons que pour lui la religion doit être tout au moins un soutien moral. Mais, pour atteindre à ce but, la religion ne doit pas s'imposer, elle doit simplement, dignement, en toute sincérité, se proposer au peuple pour qu'il en accepte ce qui lui en semble utile et bon.

« Notez qu'en cela nous ne songeons pas un instant à discuter le droit que la vérité a de s'imposer, mais nous estimons qu'en l'état actuel et pratiquement il importe avant tout de respecter la liberté de conscience et d'offrir seulement les enseignements moraux de la religion.

« Nous n'examinons pas si — ce que nous croyons fermement — la religion catholique a une valeur morale qui la fera triompher, nous n'examinons pas d'autre part la possibilité d'une ère nouvelle différente de celleci où les données du socialisme fourniraient leurs solutions. Pratiquement et sans chercher plus loin, nous avons l'éducation religieuse qui est là, toute prête, avec l'avantage d'une expérience séculaire et d'une empreinte héréditaire sur les masses.

#### LE BUT DU CONGRÈS

Par quels faits indiquer cette tendance? Comment ces hommes feront-ils connaître au peuple qu'ils ne sont pas des sectaires qui prétendent lui imposer une religion avec tous ses dogmes, mais une large direction morale?

← Nous avons pensé qu'un Parlement où seraient loyalement conviées toutes les religions, où les ministres de ces religions auraient toute faculté d'exposer la doctrine, de l'expliquer à tous, ce serait la meilleure façon de prouver au peuple notre sincérité quand nous lui proposons une religion.

∢ Vous voyez quel a été notre point de départ, et ce que nous entendons faire en convoquant un congrès universel des religions à l'exemple de celui de Chicago. Mais notez que d'autres peuvent fort bien y venir avec d'autres idées et dans un autre but.

« C'est de la réunion de ce congrès que nous nous entretenions, voilà plus d'un an, avec M. Bonnet-Maury, le délégué des Eglises réformées d'Europe au Parlement



de Chicago; l'idée en fut soumise au cardinal Gibbons qui s'en montra chaleureusement partisan. »

Un mémoire sur la réunion de ce congrès en France, avec l'indication des adhésions qu'il réunissait déjà, fut adressé à Léon XIII. Le pape donna à ce projet une approbation absolue; mais, dans le but même d'en assurer la complète réussite, il ne voulut pas lui donner son patronage direct, afin d'éviter que ce parlement des religions, qui doit être indépendant et ouvert à tous, ne semble être « le congrès du pape ».

#### LES AUGURES

« A dire la vérité, la nouvelle qu'une réunion de ce genre se tiendrait en France a paru produire quelque surprise dans le monde cátholique qui, jusqu'à présent, reste d'une manière générale sur la réserve: on a malheureusement conservé dans notre vieux monde les antipathies que créèrent les anciennes querelles religieuses: les représentants des diverses religions n'ont pas ici l'habitude de se fréquenter, d'échanger leurs idées; ils évitent avec le plus grand soin tout point de contact.

← En Amérique, il en va tout autrement: des représentants de religions opposées acceptent fort bien, sur certains points, une action commune. On a vu le cardinal Gibbons venir prendre la parole, après un pasteur protestant, dans un meeting en plein air, et, suivant sa formule, on doit pratiquer la séparation dans le dogme, mais l'union pour l'action morale.

C'est dans cet esprit que doit se tenir ce congrès, diton, qu'il faut bien se garder de confondre, ainsi que cela a été fait, avec le projet d'une « exposition universelle et internationale de l'histoire du christianisme pendant les dix-neuf premiers siècles » où les panoramas, les dioramas, les reproductions de toutes sortes, les figurants costumés doivent tenir une large place. Ce n'est pas une « rue du Caire » de l'Exposition de 1889 que « nous voulons reconstituer en matière religieuse, c'est un congrès scientifique que nous voulons tenir. »

Ce projet rencontrerait de sérieuses adhésions à l'étranger, même aux Indes.



Ce congrès impliquera l'idée de l'égalité parlementaire des croyances, c'est-à-dire l'égale liberté pour toutes de s'affirmer et de se propager par persuasion.

La réunion du congrès comprend deux périodes : dans la première période chaque religion séparément discutera les thèses des discours publics.

Dans la seconde période chaque religion par ses orateurs s'affirmera devant le peuple.

Le congrès se tiendra dans l'amphithéâtre de la nouvelle Sorbonne: c'est là, sous la fresque de Puvis de Chavannes, dans cet édifice de la Science qui a remplacé l'asile des oiseuses querelles théologiques, que se tiendra ce Parlement qui cherchera à unir toutes les religions dans une commune action morale.

C'est égal, il y a quelque distance entre ce Parlement et la Saint-Barthélemy!

#### VITTE

Un de nos bons amis, un des hommes qui ont le plus fait pour le progrès de nos idées depuis plusieurs années, M. Vitte, quitte la France dans quelques jours et part en Orient. Nos lecteurs connaissent les études mystiques d'Amo et aucun d'eux n'a oublié ce Miroir spirituel publié dans le Voile d'Isis et qui obtint un si vif succès. Cet ancien élève de l'École polytechnique, cet ingénieur éminent, est avant tout un modeste et doit servir d'exemple à tous ceux qui veulent suivre la « voie de la sagesse ». Vitte n'a jamais voulu faire partie effective d'aucune société ni d'aucun groupement. Il a réalisé le programme superbe d'être le phare de l'union au milieu des discordes de personnes et, s'il n'a été membre d'aucune société spiritualiste, toutes les sociétés sans exception lui doivent de gros services, de sérieux appuis et de nombreux membres.

Touchant de par sa situation d'assez forts appointements, Vitte gardait le strict nécessaire pour vivre et distribuait largement le reste aux œuvres ou aux hommes vaincus par la fatalité. En partant, il laisse une œuvre considérable à accomplir, ce Congrès de 1900 qui sera la consécration de la tâche d'union, si bien menée à bien par cet excellent cœur et ce brave ami que nos vœux accompagnent dans son exode.

### Correspondance

Monsieur,

L'adhésion formelle et definitive de M. A. François aux croyances et aux pratiques de l'Eglise catholique, apostolique et romaine, adhésion que faisaient du reste pressentir les derniers numéros de l'Initiation, est un fait qui aura probablement surpris, en même temps que moi, les divers lecteurs de votre Revue et qui mériterait quelques explications complémentaires.

S'il est vrai, comme l'affirment les spirites, que la vie se continue après la mort, par une lente évolution, sans une modification soudaine et profonde dans les idées et les sentiments de la période terrestre, comment M. François est-il certain que les messages qu'il a reçus sont l'exposition de la vérité absolue? Quelle preuve a-t-il que les communications des esprits, alors même que leur identité aurait été contrôlée, ne sont pas l'œuvre de catholiques ultra-mondains qui peuvent se tromper comme tous leurs semblables?

'Il me semble que, dans l'intérêt même de ses nouvelles convictions, M. François devrait donner aux lecteurs de l'Initiation des renseignements qui pourraient les conduire, eux aussi, sur le chemin de Damas où il croit avoir trouvé la vérité.

Veuillez agréer, Monsieur, l'assurance de mes meilleurs sentiments. Ch. B.

#### L'ACIDE FORMIQUE & LA GERMINATION

Mon cher Docteur Papus,

M. J. Fardel, de Lille, vous fait connaître par une lettre du 30 juillet, reproduite dans le numéro d'avril de l'Ini-



tiation, qu'il a expérimenté la germination hâtive des graines au moyen de l'acide formique, en suivant les indications du Dr Fugairon.

Ce n'est pas moi qui puis donner des indications. Dans l'Initiation, je me suis borné à reproduire un article de l'Écho scientifique dans lequel on disait que M. Ragonneau, horticulteur, avait obtenu la germination des graines en les arrosant avec une solution d'acide formique à 1/5000.

M. Fardel dit avoir employé une solution à 1/1500, soit un gramme d'acide pour 1 litre et demi d'eau. Il n'a donc pas suivi les indications de M. Ragonneau.

D'ailleurs, qu'il se mette en relation avec celui-ci et que, pour avoir son adresse, il écrive au directeur de l'Écho scientifique.

Agréez, cher docteur, l'expression de mes sentiments dévoués.

Dr FUGAIRON.

#### BIBLIOGRAPHIE

Les Sept Principes de l'Homme, ou sa constitution occulte d'après la théosophie, par le Dr Pascal. Chamuel, éditeur, 1 vol. in-18, 2 fr.

Le Dr Pascal est un des écrivains les plus sérieux que possède le mouvement théosophique en France. Le dernier ouvrage de cet auteur est plein de très grandes qualités, mais présente aussi les défauts qu'il est à peu près impossible à un écrivain de cette école d'éviter. Nous allons nous expliquer le plus nettement possible à ce sujet. Et nous cherchons tellement à rester sur le terrain purement critique, que nous venons de renoncer à la publication d'un compte rendu analytique chapitre par chapitre et presque page par page de cet ouvrage qui était prêt à être publié; nous avons eu peur d'ouvrir une polémique inutile et irritante et nous tenons autant que possible à continuer la méthode qui nous a si bien réussi en France jet dans les pays latins: bâtir à côté et ne jamais perdre son temps à détruire.

Nous avions fait une étude comparative et détaillée des enseignements des deux traditions. Mieux vaut donc présenter cette étude en article didactique qu'à propos de l'analyse d'un ouvrage récent.

Nous dirons donc que, pour un lecteur au courant de la terminologie théosophique, le petit volume du Dr Pascal expose très minutieusement les diverses questions se rattachant à la constitution et à l'évolution des principes de l'homme. Les exemples, quoique choisis dans d'anciens auteurs, tels que D'Acier, sont clairs et bien présentés. En un mot, tous les disciples de l'école théosophique liront ce travail avec fruit.

Les critiques que nous pourrions adresser au Dr Pascal viseraient surtout le cantonnement de l'auteur dans l'enseignement d'une seule tradition; j'ai lu avec grand soin le livre, et je constate que tout ce qu'il renferme nous le savions déjà au moment où, en même temps que les occultistes français, nous avons porté nos études vers la synthèse qui résulte de toutes les traditions.

Ce que le Dr Pascal dit au moyen de termes dérivés du sanscrit peut être dit entièrement en termes français. Voilà tout le secret de la clarté des ouvrages des occultistes et du succès de leurs mouvements dans les pays latins.

D'autre part, ce qui fait la grandeur de l'enseignement ésotérique, c'est l'unanimité de toutes les traditions à son sujet. Pour l'Orient, toutes les questions doivent être traitées en faisant les parallèles entre les traditions indiennes et les traditions chinoises appuyées par les quelques enseignements de Sanchoniathon que nous a transmis Bérose.

Pour l'Occident, la grande tradition hermétique d'Égypte doit éclairer la tradition kabbalistique, pythagoricienne, gnostique et alchimique pour aboutir au catholicisme, d'une part, et au symbolisme des sociétés initiatiques, d'autre part.

Il suffit ensuite d'éclairer l'une par l'autre les données de la tradition orientale par celles de la tradition d'Occident pour faire des œuvres aussi importantes que l'étude de Barlet sur le Zodiaque et les Génies planétaires qui indique les progrès considérables accomplis par l'occul-



tisme français depuis qu'il a cessé de piétiner sur place.

pour se lancer franchement en avant.

Nous reprocherons donc surtout au Dr Pascal sa connaissance absolument insuffisante de la tradition occidentale et de ses classiques. Ainsi l'étude des ouvrages de Fabre d'Olivet aurait permis à l'auteur de présenter la psychologie d'une façon bien plus claire qu'il ne le fait dans son chapitre sur Manas.

Mais, encore une fois, tout cela demanderait de trop longs développements, et ce n'est pas ici le cas de discuter point par point un ouvrage très intéressant et que nous avons soigneusement étudié vu sa valeur toute particulière; nous reprendrons dans quelque temps en une série d'articles les études comparatives qui pourraient intéresser nos lecteurs.

PAPUS.

Le Palladisme, culte de Satan-Lucifer dans les triangles maçonniques, par Domenico Margiotta, in-8 de x-247 pages (P. Falque, éditeur, Grenoble).

Introduction: Bénédictions du Saint-Père et de divers

prélats.

CHAPITRE 187. — Coup d'œil rétrospectif: Attaques contre Lemmi (extraits de journaux, lettres, etc.) et lettre de Pike à Lemmi contre le Grand-Orient de France (le Grand-Orient de France hors la communion de la Maçonnerie Universelle), etc.

CHAP. II. — Orthodoxie maçonnique: Hymne à Satan, de G. Carducci. — Lucifer, extraits d'un poème de Mario Rapisardi. — Instructions de Pike aux S. G. Insp. ... Géné. ... sur Lucifer, Satan, la Magie, etc. — Credo et Pater de Pike. — Credo, Pater, Ave et Mater de Lemmi (ces dernières prières ont un caractère panthéistique). — Extraits du Talmud. — Le Geimaïth. — Menngog, chant palladique qui se module pendant les «œuvres de grand rite », analysé et traduit. Il n'y a rien concernant les rituels palladistes, en dehors des prières.

Снар. III. — Apparitions de Satan (à Paris, à Milan, à Charlestown, etc.). — Secte des « Messes Noires » qui

dévalise les tabernacles dans les églises. — L'auteur raconte que, se trouvant chez le fr. ... Oreste Cecchi, ingénieur civil, celui-ci fit apparaître, un matin, dans son
jardin une chèvre blanche. « Nous nous promenions,
dit Margiotta, dans le jardin, lorsque, tout à coup, mon
ami modula un sifflement étrange et cria: A moi Faghel!
— Aussitôt un bêlement prolongé se fit entendre, et une
magnifique chèvre blanche nous apparut, comme sortant
de terre. »

Evocation magique par F. Pessina, décrite avec tous les détails possibles et les prières rituéliques adressées à la Trinité: Lucifer, Satan, Aleppe.

Снар. iv. — Faits et Gestes du Grand Magicien Giambattista Pessina.

Chap. v. — Bêtises et infamies. — Attaques contre Renan, E. Lévi, Guaita, Papus, etc. — Pratiques magiques: moyens pour obtenir l'amour d'une femme. — Recette pour guérir la rage canine. — Moyens de planter la cheville magique en faveur ou contre quelqu'un. — Secret pour parler avec les morts. — D'après Pessina.

CHAP. VI. — Alphabet du Palladium réformé nouveau et sa véritable explication: Les 22 lettres de cet alphabet désigné sous le nom d'Alphabet des Mages d'Alexandrie. Ces lettres correspondent à celles de l'alphabet hébreu, et leur explication, d'après Jamblicus II (quel est ce Jamblicus?) se rapproche beaucoup de la signification attribuée aux cartes du Tarot (Arcanes majeurs). Eistibus Nitibus, dans son article de l'Initiation d'août, attribue aux arcanes XVII, XVIII, etc., la même signification que Jamblicus II.

Chap. vii. — Le Palladisme en déroute. — Histoire de Diana Vaughan, ses démêlés avec le comité de Londres, sa conversion (extraits de revues), etc., etc.

Documents supplémentaires: Apparition du diable à Florence en 1886 devant l'auteur. — Vols d'hosties consacrées (reproductions d'une préface de Huysmans). — Encyclique de Lemmi contre Jeanne Darc. — Les Lâbah des 77, litanies lucifériennes, etc.

J. B.



A propos de ces écrits, annonçons que le 1er octobre doit paraître une réponse de Papus intitulée: Le Diable et l'Occultisme (1 fr., chez Chamuel).

N. D. L. D.

#### Propositions de philosophie occulte (1)

M. Vurgey nous adresse cette plaquette, tirage à part de la Revue de Belgique, et nous sommes particulièrement heureux de la présenter à nos lecteurs parce qu'elle offre un intérêt fort puissant au double point de vue de la doctrine essentielle et de son adaptation contemporaine.

L'Occulte y est excellemment défini : ce qui nous est insensible dans l'état actuel de l'entraînement de nos sens et du perfectionnement des instruments qui y suppléent... L'ésotérisme est ce qui est révélé (revoilé) par un symbole plastique ou littéraire. » Cependant, dès la première page, je dois signaler une distinction fondamentale sur laquelle il est de toute importance de s'expliquer au préalable.

« L'exotérisme, dit M. Vurgey, est la forme évolutive de l'ésotérisme. La forme occidentale actuelle de l'ésotérisme est le catholicisme apostolique et romain. » Il y a là deux mots de trop. Si M. Vurgey veut dire [que c'est en étudiant la symbolique de la religion de Jésus que l'occidental doit monter les degrés du sanctuaire occulte, il a pleinement raison. Je lui répondrai,— et avec moi tous ceux qui ont reçu la lumière après l'avoir cherchée, — qu'il se laisse alors entraîner par un reflet.

Je signerai ces lignes parce qu'il y faut une responsabilité, mais les idées ne m'en sont pas particulières et le débat reste impersonnel. J'ai eu l'inestimable bonheur d'être appelé à connaître quelques-uns de ceux dont Villiers de l'Isle-Adam dit « qu'ils ne laissent point de nom dans la mémoire des passants ». Et c'est sur leur doc-

Original from CORNELL UNIVERSITY

<sup>(1)</sup> En vente chez Chamuel.

trine que je m'appuie ici. Tout sacerdotalisme est en dehors de l'Occulte, ipso facto. En dehors également tout orgueil de race, ce sentiment qui a dû faire écrire à M. Vurgey que « fraterniser avec l'Inde, c'est trop ». L'Occule est au centre, et le centre est partout pour celui qui voit; ceux seuls dont les yeux sont fermés s'émeuvent pour ou contre le jésuite, le fakir ou le derviche.

Mais l'émotion est la voie qui conduit à la sérénité, et le mouvement ésotérique de ces dernières années n'est qu'une émotion: puisse-t-elle en conduire beaucoup jusqu'au royaume du Réel!

Ces restrictions à part, les propositions de Philosophie occulte sont dignes de toute louange, et nous sommes heureux de pouvoir transmettre une fois de plus au fondateur de Kumris les chaleureuses félicitations des officiers du Groupe indépendant d'Etudes ésotériques parmi lesquels il s'est conquis une place si distinguée.

SEDIR.

### Nouvelles Diverses

M. Vurgey nous fait part des travaux d'un congrès bibliographique international pour l'adoption de la classification décimale de Deuvey et la création d'un répertoire universel. Ce congrès siège à Bruxelles.

M. Vurgey est chargé de la partie philosophique et artistique.

Le Zohar, traduction française d'Henri Château, avec lettre-préface de Papus, vient de paraître chez Chamuel en un beau volume de la collection des « classiques de l'occulte », au prix de 5 fr.

Le Gérant: ENCAUSSE.

TOURS. - IMP. E. ARRAULT ET C'e, RUE DE LA PRÉFECTURE, 6.



#### **PAPUS**

### LES ARTS DIVINATOIRES

Graphologie, Chiromancie
Physiognomonie, Influences astrales

Petit résumé pratique avec figures

PRIX: UN FRANC

#### PAUL SÉDIR

## LES MIROIRS MAGIQUES

Divination, Clairvoyance,
Royaumes de l'Astral, Évocations,
Consécrations

Un petit Volume in-8 de 72 pages : 1 Franc

CHAMUEL, ÉDITEUR

# Pour paraître le 1° octobre Chez CHAMUEL

## Le Diable et l'Occultisme

Réponse aux publications « Satanistes »

Par PAPUS \*

BROOHURE IN-18 - PRIX : 1 FR.

Pour paraître le 15 octobre

## PRINIERS ÉLÉMENTS DE CHIBONANCIE

Par PAPUS

Réédition très augmentée du Résumé Synthétique de Chiromancie paru en 1892

Un volume in-18, avec 62 sigures

## Principaux Ouvrages recommandés pour l'étude de l'OCCULTISME et de ses applications

#### **CONTEMPORAINS**

|                       | Le Serpent de la Genèse.<br>Le Temple de Satan.<br>Traité méthodique de Science Occul |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| Papus                 | Traité élémentaire de Magie pratique<br>La Science des Mages.                         |
| A. JHOUNEY            | Ésotérisme et Socialisme.                                                             |
| René Caillié          | Dieu et la Création.                                                                  |
| CLASSIQUES            |                                                                                       |
| Eliphas Lévi          | La Clef des Grands Mystères.                                                          |
| SAINT-YVES D'ALVEYDRE | Mission des Juifs.                                                                    |
| FABRE D'OLIVET        | La Langue hébraïque restituée.                                                        |
| ALBERT Poisson        | Théories et Symboles des Alchimisto                                                   |
| LITTÉRATURE           |                                                                                       |

| Jules Lermina  | La Magicienne.<br>A Brûler.    |
|----------------|--------------------------------|
| BULWER I.YTTON | ( Zanoni.<br>La Maison Hantée. |

#### **MYSTIQUE**

P. Sédir. . . . . . . . . . . Jeanne Leade.
Jacob Bæhme et les Tempérament

POUR DÉTAIL ET PRIX, S'ADRESSER:

A la librairie CHAMUEL, 79, rue du Faubourg-Poissonnière, F

Envoi Franco du Catalogue. .